
 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

 

Zwischen  

Schwelle und Begegnung  
Transkulturalität und Niederschwelligkeit  

als Prinzipien kultureller Teilhabe 

 

Bonifazi Anja, BSc 

Gamper Lisa, BEd 

Hill Philip, BA 

Weber Katharina, BA 

 

 

 

Masterthese 

Eingereicht zur Erlangung des Grades 

Master of Arts in Social Sciences 

an der Fachhochschule St. Pölten 

 

Wien, im April 2025 

 

 

Erstbegutachter*in: Dr. Katharina Auer-Voigtländer, BA MA 

Zweitbegutachter*in: Pascal Laun, BA MA 

 



 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

Eidesstattliche Erklärung 

Ich erkläre an Eides statt, dass 

 

• ich die vorliegende Arbeit selbständig und ohne fremde Hilfe verfasst, keine anderen als die 

angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe. 

• ich mich bei der Erstellung der Arbeit an die Standards guter wissenschaftlicher Praxis gemäß 

dem Leitfaden zum Wissenschaftlichen Arbeiten der FH St. Pölten gehalten habe. 

• ich die vorliegende Arbeit an keiner Hochschule zur Beurteilung oder in irgendeiner Form als 

Prüfungsarbeit vorgelegt oder veröffentlicht habe. 

 

Über den Einsatz von Hilfsmitteln der generativen Künstlichen Intelligenz wie Chatbots, 

Bildgeneratoren, Programmieranwendungen, Paraphrasier- oder Übersetzungstools erkläre 

ich, dass 

 

☐  im Zuge dieser Arbeit kein Hilfsmittel der generativen Künstlichen Intelligenz zum Einsatz 

 gekommen ist. 

 

☐  ich Hilfsmittel der generativen Künstlichen Intelligenz verwendet habe, um die Arbeit Korrektur 

zu lesen. 

 

☒  ich Hilfsmittel der generativen Künstlichen Intelligenz verwendet habe, um Teile des Inhalts der 

Arbeit zu erstellen. Ich versichere, dass ich jeden generierten Inhalt mit der Originalquelle zitiert 

habe. Das genutzte Hilfsmittel der generativen Künstlichen Intelligenz ist an entsprechenden 

Stellen ausgewiesen. 

 

Durch den Leitfaden zum Wissenschaftlichen Arbeiten der FH St. Pölten bin ich mir über die 

Konsequenzen einer wahrheitswidrigen Erklärung bewusst. 

 

  



 

 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

Abstract 

Zwischen Schwelle und Begegnung 

Transkulturalität und Niederschwelligkeit als Prinzipien kultureller Teilhabe 

 

Bonifazi Anja, Gamper Lisa, Hill Philip, Weber Katharina 

In der pluralen Gesellschaft bestehen weiterhin strukturelle, soziale und symbolische Barrieren, die 

Menschen von kultureller Teilhabe ausschließen. Gerade im Kunst- und Kulturbereich wird deutlich, 

dass viele Angebote nicht für alle Bevölkerungsgruppen gleichermaßen zugänglich oder 

lebensweltlich anschlussfähig sind. Gleichzeitig birgt kulturelles Erleben ein großes Potenzial für 

soziale Teilhabe, Selbstwirksamkeit und kollektive Verständigung vor allem dann, wenn 

transkulturelle Prozesse bewusst angestoßen und gestaltet werden. Vor diesem Hintergrund widmet 

sich die vorliegende Masterarbeit der Frage, wie ein niederschwelliger Zugang zu Kunst und Kultur 

gefördert werden kann und welche Angebote geeignet sind, um Menschen mit und ohne 

Migrationshintergrund im Fokus der Transkulturalität in Austausch zu bringen. 

Ziel der Arbeit ist es, konkrete Ansätze für eine sozialarbeiterisch fundierte Kulturarbeit zu 

identifizieren, die kulturelle Teilhabe über symbolische Schwellen hinweg ermöglicht und 

transkulturelle Begegnung im Alltag fördert. Die qualitative Forschung stützt sich auf neun 

leitfadengestützte Interviews mit Akteur:innen aus Kunst- und Kulturinitiativen, Förderinstitutionen 

sowie Nutzer:innen von kulturellen Angeboten. Zudem wurden die leitfadengestützte Interviews 

durch ein partizipativ gestaltetes World Café ergänzt. Die Auswertung erfolgte anhand der 

qualitativen Inhaltsanalyse nach Mayring. 

Die Ergebnisse zeigen, dass kulturelle Teilhabe vor allem dort gelingt, wo Angebote barrierearm 

kommuniziert, partizipativ gestaltet und sozialräumlich verankert sind. Transkulturelle Begegnungen 

entstehen besonders durch gemeinschaftsstiftende Formate, vielfältige Ausdrucksformen und 

niedrigschwellige, offene Strukturen. Gleichzeitig machen die Daten deutlich, dass kulturelle 

Teilhabe nicht allein durch Zugänge, sondern auch durch Anerkennung, Sichtbarkeit und 

Mitgestaltung ausgehandelt wird. Die Arbeit leistet damit einen Beitrag zur Verbindung von 

sozialarbeiterischer Praxis, Kulturarbeit und transkultureller Öffnung in einer diversen Gesellschaft. 

 

Schlüsselwörter: Niederschwelligkeit, Transkulturalität, Soziale Arbeit, Gemeinwesenarbeit, 

kulturelle Teilhabe, Kunst und Kultur, Partizipation, Barrieren, Diversität, Inklusion, Empowerment, 

Kulturarbeit, Potentiale, Herausforderungen, dynamisches Kulturverständnis, Barrieren, 

Begegnung, Austausch, Kunst- und Kultureinrichtungen, Mixed Identities 



 

 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

Abstract 

Between Threshold and Encounter 

Transculturality and low-threshold as principles of cultural participation 

 

Bonifazi Anja, Gamper Lisa, Hill Philip, Weber Katharina 

In pluralistic societies, structural, social, and symbolic barriers continue to exclude individuals from 

cultural participation. This becomes particularly evident in the arts and cultural sector, where many 

offerings remain inaccessible or disconnected from the everyday realities of diverse population 

groups. At the same time, cultural engagement holds great potential for social inclusion, self-efficacy, 

and collective understanding, especially when transcultural processes are consciously initiated and 

shaped. Against this backdrop, the present master’s thesis explores how low-barrier access to arts 

and culture can be fostered, and which types of offerings are suitable for bringing together people 

with and without migration experience in a transcultural sense. 

The aim of this thesis is to identify practical approaches to culturally engaged social work that 

enables participation beyond symbolic thresholds and supports transcultural encounters in everyday 

life. The qualitative study is based on nine semi-structured interviews with actors from cultural 

initiatives, funding institutions, and users, and is complemented by a participatory World Café. The 

data was analyzed using qualitative content analysis according to Mayring. 

The results show that cultural participation is most successful when offerings are communicated 

accessibly, designed participatively, and embedded in the social space. Transcultural encounters 

arise particularly through community-building formats, diverse modes of expression, and open, low-

threshold structures. At the same time, the findings highlight that cultural participation is not only 

negotiated through access, but also through recognition, visibility, and opportunities for co-creation. 

This work contributes to the intersection of social work, cultural practice, and transcultural openness 

in a diverse society. 

 

Keywords: low-barrier access, transculturality, social work, community work, cultural participation, 

arts and culture, participation, barriers, diversity, inclusion, empowerment, cultural work, potential, 

challenges, dynamic understanding of culture, encounter, exchange, cultural institutions, mixed 

identities 

  



 

 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

Danksagung 

An erster Stelle danken wir uns selbst – für unsere Hartnäckigkeit, unseren Humor, das 

gegenseitige Auffangen in stressigen Momenten und die Fähigkeit, gemeinsam durch kreative 

Höhenflüge und chaotische Tiefphasen zu navigieren. Diese Arbeit wäre ohne unseren 

Zusammenhalt in dieser Form nicht entstanden. 

Ein besonderer Dank gilt Julian, der uns mit seiner Ruhe, seinem kritischen Blick und seiner 

Geduld durch viele Denkprozesse begleitet hat. Ebenso möchten wir Eli danken – für die liebevolle 

Unterstützung, den emotionalen Support und das ständige Erinnern daran, dass Pausen auch 

produktiv sind. Tschorvy danken wir für ihre gekochten Speisen, warmen Worte und die stärkende 

Umarmungen im richtigen Moment. Ein besonderer Dank gilt auch der Ratschky-WG mit all ihren 

Mitglieder für ihren unermüdlichen Beistand, ihre Geduld und dafür, dass sie stets einen sicheren 

und bestärkenden Raum geschaffen haben. 

Unser Dank gilt auch Katharina Auer-Voigtländer, die uns in ihrer Rolle als Betreuerin wohlwollend, 

geduldig, reflektiert begleitet und unser Chaos mehrmals geordnet und in strukturierte Bahnen 

gelenkt hat. 

 

 

 

 



 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

Inhaltsverzeichnis 

1 Einleitung................................................................................................................. 10 

2 Hinführung zum Thema .......................................................................................... 12 

2.1 Forschungsinteresse .................................................................................................................... 12 
2.2 Forschungsfragen ......................................................................................................................... 13 
2.3 Lokaler Forschungsfokus ............................................................................................................. 15 

3 Kultur ....................................................................................................................... 16 

3.1 Kultur in den Sozialwissenschaften .............................................................................................. 16 
3.2 Kultur als dynamischer Aushandlungsprozess ............................................................................. 16 
3.3 Zur Verantwortung von Kulturbegriffen ......................................................................................... 17 
3.4 Vom statischen Kulturverständnis zur Transkulturalität ................................................................ 17 
3.5 Kunst- und Kulturbegriff im Rahmen der Niederschwelligkeit ....................................................... 18 

4 Transkulturalität ...................................................................................................... 19 

4.1 Relevanz ...................................................................................................................................... 19 
4.2 Das Kugelmodell der Kulturen nach Herder ................................................................................. 20 
4.3 Transkulturalität – was ist das? .................................................................................................... 20 

4.3.1 Transkulturalität auf Makro- und Mikroebene 21 
4.3.2 Interne Transkulturalität erleichtert externe Transkulturalität 22 

4.4 Abgrenzung zur Interkulturalität und Multikulturalität .................................................................... 22 
4.5 Kritik an der Transkulturalität im Kontext der kulturellen Aneignung............................................. 23 

4.5.1 Definition kultureller Aneignung 24 
4.6 Transkulturelle Ansätze in der Gemeinwesenarbeit ..................................................................... 25 
4.7 Methoden und Strategien zur Förderung von Transkulturalität ..................................................... 28 

4.7.1 Sozialräume als transkulturelle Begegnungsräume gestalten 28 
4.7.2 Kunst und Kultur als Methode transkultureller Partizipation 30 
4.7.3 Soziokratie als Antwort auf Macht- und Ausgrenzungsverhältnisse 31 

4.8 Best-Practice-Beispiele transkultureller Arbeit .............................................................................. 32 
4.8.1 Brunnenpassage 32 
4.8.2 Wienwoche 36 
4.8.3 OYOUN – Kultur neu denken: Das Projekt SOUP3 als transkulturelle Praxis 37 
4.8.4 Transkultureller Austausch durch das Projekt „Über den Tellerrand“ 39 

5 Niederschwelligkeit ................................................................................................. 42 

5.1 Relevanz ...................................................................................................................................... 42 
5.2 Kunst und Kultur als Menschenrecht ............................................................................................ 43 

5.2.1 Umsetzung in Österreich 43 
5.2.2 Psychosoziale Relevanz von niederschwelligem Zugang zu Kunst und Kultur 44 
5.2.3 Gesellschaftliche Relevanz von Kunst und Kultur 47 



 

 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

5.3 Kapitalformen nach Bourdieu ....................................................................................................... 49 
5.4 Der Habitus als Strukturierungsmodell Sozialer Praxis ................................................................ 51 
5.5 Physischer und Sozialer Raum ..................................................................................................... 52 
5.6 Niederschwelligkeit ....................................................................................................................... 53 

5.6.1 Niederschwelligkeit in der Sozialen Arbeit 54 
5.6.2 Zunehmende Bedeutung niederschwelliger Ansätze 55 
5.6.3 Niederschwelligkeit in der Gemeinwesenarbeit 58 

5.7 Brücke zur Niederschwelligkeit in Kunst und Kultur ...................................................................... 59 
5.8 Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich .......................................................................... 60 

5.8.1 Veränderungen in der Publikumsforschung 61 
5.9 Ansätze zur Förderung von Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich .............................. 62 

5.9.1 Die Bedeutung von öffentlichen Orten 62 
5.9.2 Zielgruppenansprache 64 
5.9.3 Partizipation 65 
5.9.4 Diversität in Teams 66 
5.9.5 Preiskultur 66 

5.10 Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur ..................................................................................... 68 

6 Methodik .................................................................................................................. 73 

6.1 Feldzugang ................................................................................................................................... 73 
6.1.1 Zielgruppe 75 
6.1.2 Zielgruppe im Kontext der Förderung von Transkulturalität 75 
6.1.3 Zielgruppe im Kontext niederschwelliger Zugänge 75 

6.2 Datenerhebung ............................................................................................................................. 76 
6.2.1 Qualitative Sozialforschung 77 
6.2.2 Leitfadengestützte Interviews 77 
6.2.3 World Café 80 

6.3 Datenauswertung ......................................................................................................................... 85 
6.3.1 Durchführung der qualitativen Inhaltsanalyse 86 

6.4 Nutzung von Künstlicher Intelligenz im Forschungsprozess ......................................................... 88 

7 Darstellung der Ergebnisse Transkulturalität ....................................................... 92 

7.1 Herausforderungen transkultureller Angebote und des transkulturellen Austauschs.................... 92 
7.1.1 Ausgrenzungserfahrungen 93 
7.1.2 Cultural Blindness 94 
7.1.3 Angst vor Identitätsverlust 95 

7.2 Bedarf der Zielgruppe für transkulturelles Angebot sowie Austausch ........................................... 95 
7.2.1 Spontane Begegnungen als Normalität 96 
7.2.2 Kulturelle Neugierde und Interesse 97 
7.2.3 Diskriminierungsfreie Begegnungen 98 
7.2.4 Austausch ohne Sprachbarriere 99 
7.2.5 Niederschwelligkeit 100 

7.3 Aktivitäten, Aktionen und Projekte zur Förderung transkulturellen Austauschs .......................... 101 
7.3.1 Kulinarik als Medium transkultureller Begegnung 101 
7.3.2 Buchclubs und Storytelling als Angebote für transkulturellen Austausch 103 



 

 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

7.3.3 Gemeinsames Feiern zur Förderung transkulturellen Austauschs 104 
7.3.4 Transkulturelle Verständigung durch Kunst, Musik und Tanz 105 
7.3.5 Märkte als Katalysatoren für transkulturelle Begegnung 107 

8 Darstellung der Ergebnisse Niederschwelligkeit ................................................ 109 

8.1 Barrieren und Hürden der Niederschwelligkeit ........................................................................... 109 
8.1.1 Strukturelle Barrieren 111 
8.1.2 Wahrnehmungsinduzierte Barrieren 118 

8.2 Ansätze zur Förderung von Niederschwelligkeit ......................................................................... 120 
8.2.1 Grundlegende Faktoren der Niederschwelligkeit 121 
8.2.2 Zielgruppenansprache und Erreichbarkeit aus Sicht von Kunst- und Kultureinrichtungen 122 
8.2.3 Preisgestaltung von niederschwelligen Angeboten 126 
8.2.4 Räumliche und architektonische Niederschwelligkeit 128 
8.2.5 Wünsche von Nutzer:innen im Kontext von Niederschwelligkeit 129 

8.3 Ergebnisse von Niederschwelliger Kunst und Kulturarbeit ......................................................... 130 
8.3.1 Schaffung von Begegnungsräumen und sozialem Zusammenhalt 131 
8.3.2 Barrieren Abbau und Chancengleichheit im Kulturbereich 133 
8.3.3 Wirkung nach Außen und Anklang in der Gesellschaft 134 

9 Diskussion der Ergebnisse zu Transkulturalität ................................................. 135 

9.1 Bedarf der Zielgruppe an dem transkulturellen Austausch sowie Angebot ................................. 135 
9.1.1 Zentrale Ergebnisse zum Bedarf an dem transkulturellen Austausch sowie Angebot 135 
9.1.2 Theoretische Einbettung der Ergebnisse 136 

9.2 Diskussion zu Aktivitäten, Aktionen und Projekte zur Förderung transkulturellen Austauschs ... 144 
9.2.1 Kulinarische Praktiken als sinnlich-emotionale Zugänge zur transkulturellen Verständigung 144 
9.2.2 Narrative Begegnung: Potenziale von Buchclubs und Storytelling für transkulturelle Verständigung147 
9.2.3 Feste als Räume transkultureller Begegnung 148 
9.2.4 Kunst als soziale Praxis: Diskussion zur transkulturellen Wirkung von Musik, Tanz und Theater 149 
9.2.5 Alltag als Bühne: Sozialarbeiterische Perspektiven auf Märkte als Begegnungsräume 150 

10 Diskussion der Ergebnisse zu Niederschwelligkeit............................................ 152 

10.1 Barrieren und Hürden im Zugang zu Kunst und Kultur in der Diskussion ................................... 152 
10.1.1 Barrieren und Hürden mit Fokus auf Bourdieus Kapitaltheorie 154 
10.1.2 Unsicherheit im kulturellen (sozialen) Raum 155 

10.2 Diskussion zu niederschwelligen Ansätzen im Kunst- und Kulturbereich ................................... 157 
10.2.1 Zusammenfassung zentraler Erkenntnisse 157 
10.2.2 Partizipation als Schlüssel zu Niederschwelligkeit in der Kunst- und Kulturarbeit 158 
10.2.3 Bedeutung von Niederschwelligkeit in Kunst und Kultur aus Perspektive der Sozialen Arbeit 160 

11 Conclusio............................................................................................................... 162 

Literaturverzeichnis ..................................................................................................... 164 

Abbildungen ................................................................................................................. 173 



 

 

Fachhochschule St. Pölten GmbH, Campus-Platz 1, 3100 St. Pölten, T: +43 (2742) 313 228, E: csc@fhstp.ac.at, I: www.fhstp.ac.at 

Tabellen ........................................................................................................................ 173 

 



 

10 

1 Einleitung 

Bonifazi Anja 

Die vorliegende Masterarbeit beschäftigt sich mit der Frage, wie kulturelle Angebote gestaltet sein 

müssen, um Menschen mit unterschiedlichen sozialen und kulturellen Hintergründen miteinander in 

Austausch zu bringen. Konkret geht es darum, wie Kunst und Kultur nicht nur für wenige, sondern für 

möglichst viele Menschen zugänglich und attraktiv gemacht werden kann. Gerade in Städten wie Wien 

oder St. Pölten zeigt sich immer deutlicher, wie vielfältig und komplex unsere Gesellschaft geworden 

ist. Migration, soziale Unterschiede, globale Vernetzung und eine Vielzahl individueller 

Lebensrealitäten prägen das urbane Zusammenleben. Gleichzeitig sind kulturelle Einrichtungen 

jedoch nach wie vor häufig Orte, an denen nicht alle gleichermaßen willkommen sind. Insbesondere 

Menschen in prekären Lebenslagen oder mit marginalisierten Identitäten stehen hier vor zahlreichen 

Barrieren und werden so aus der kulturellen Teilhabe, aber auch aus gesellschaftlicher Mitgestaltung 

insgesamt, ausgeschlossen. 

Im Zentrum dieser Arbeit steht daher das Interesse, diese Ausschlussmechanismen sichtbar zu 

machen und Wege aufzuzeigen, wie sie überwunden oder gemildert werden können. Dabei werden 

zwei eigenständige, aber miteinander verbundene Konzepte näher betrachtet. Zum einen, das Prinzip 

der Niederschwelligkeit, das auf den bewussten Abbau physischer, sozialer und symbolischer 

Zugangshürden abzielt. Zum anderen das Konzept der Transkulturalität, das Kultur nicht als starre 

Kategorie, sondern als offenen, dynamischen und lebendigen Prozess versteht, in dem 

unterschiedliche kulturelle Identitäten und Perspektiven miteinander in Austausch treten können. 

Die Untersuchung ist im Feld der Gemeinwesenarbeit verortet und versteht sich als ein Beitrag zur 

fachlichen Diskussion innerhalb der Sozialen Arbeit. Diese bietet eine Linse, durch die die Forschung 

betrachtet werden kann. Sie agiert an der Schnittstelle zwischen individuellen Lebensrealitäten und 

strukturellen Bedingungen und kann durch ihre kultursensible und lebensweltorientierte Haltung 

Räume des Miteinanders schaffen, in denen Selbstermächtigung und soziale Anerkennung möglich 

werden. 

Empirisch basiert die Arbeit auf leitfadengestützten Interviews mit Expert:innen sowie Nutzer:innen, 

ergänzt durch ein partizipativ durchgeführtes World Café. Der räumliche Fokus liegt auf der Stadt 

Wien, ergänzt durch Perspektiven aus St. Pölten. Ziel war es, konkrete Formate und Ansätze 

herauszuarbeiten, die soziale und kulturelle Barrieren abbauen und gleichzeitig Raum für Begegnung 

und Mitgestaltung schaffen. 

Diese Arbeit möchte Impulse geben, sowohl für die wissenschaftliche als auch für die praktische 

Auseinandersetzung mit der Frage, wie Soziale Arbeit kulturelle Räume mitgestalten kann, im Sinne 

einer inklusiven, gerechten und vielfältigen Gesellschaft. Die folgenden Kapitel zeichnen zunächst die 

Entstehung des Forschungsinteresses nach und leiten daraus die zentralen Forschungsfragen ab. 



 

 

11 

Darauf aufbauend werden die theoretische Grundlage und die methodischen Zugänge erläutert, bevor 

im Hauptteil die Ergebnisse dargestellt, diskutiert und in Handlungsmöglichkeiten für die Praxis 

übersetzt werden.  



 

 

12 

2 Hinführung zum Thema 

Weber Katharina 

In folgendem Kapitel wird die thematische Grundlage der vorliegenden Masterarbeit dargelegt. Zu 

Beginn wird der Weg von den ersten thematischen Überlegungen, basierend auf persönlichen 

Erfahrungen, Beobachtungen und dem Einlesen in einschlägige Literatur, bis hin zum finalen 

Forschungsinteresse beschrieben. Dabei erfolgt eine Begründung der thematischen Schwerpunkte im 

Kontext von Kunst- und Kulturarbeit sowie die Formulierung und Begründung der Forschungsfragen. 

Schließlich wird auf den räumlichen Fokus dieser Forschung eingegangen und die Eingrenzung 

begründet. 

 

2.1 Forschungsinteresse 

Im Zuge der Themenfindung für die vorliegende Masterarbeit im Bereich der Gemeinwesenarbeit 

rückte der Kunst- und Kulturbereich rasch in den Fokus der Forschungsgruppe. Dies ist nicht nur dem 

persönlichen Interesse der Forschungsgruppe geschuldet, sondern darüber hinaus auch ihrer aktiven 

Teilnahme am kulturellen Leben in Wien, sei es als regelmäßige Besucher:innen oder als 

Organisator:innen eigener Veranstaltungen. Die persönlichen Erfahrungen der Gruppenmitglieder 

zeigten, wie sehr das Erleben und Mitgestalten von Kunst- und Kulturveranstaltungen das Gefühl 

eines Kollektivs stärken kann. Solche Begegnungen schaffen Räume, um mit Menschen in Kontakt 

zu treten, denen man im Alltag sonst nicht begegnen würde, und erlauben es, die eigene soziale Blase 

zu verlassen oder ihr zumindest kurzzeitig zu entkommen. 

Das Interesse dieser Forschung liegt unter anderem darin, zu untersuchen, wie kulturelle Räume 

geschaffen werden können, die Vielfalt ermöglichen und bestärken und dabei Menschen mit 

unterschiedlichen kulturellen Hintergründen in Austausch bringen. Kulturpluralismus1 soll in diesem 

Kontext nicht nur möglich, sondern gelebte Praxis sein. Die Literaturrecherche führte dabei zum 

Konzept der Transkulturalität (Welsch, 2017), dass die Forschungsgruppe aufgrund seiner Offenheit, 

Nahbarkeit und seines lebensweltlichen Zugangs fasziniert und das sie im Kunst- und Kulturkontext 

als besonders relevant empfindet. Parallel dazu rückt die Frage in den Forschungsfokus, wie ein 

Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten für möglichst viele Menschen ermöglicht werden kann. Dabei 

 

1 Kulturpluralismus bezeichnet das Nebeneinander verschiedener Kulturen innerhalb einer Gesellschaft, wobei 
diese ihre individuellen kulturellen Identitäten bewahren und gegenseitig anerkennen. Dieses Konzept betont 
die Koexistenz und Wertschätzung vielfältiger kultureller Ausdrucksformen, ohne dass eine dominante Kultur 
die anderen unterdrückt oder assimilieren möchte (Kreis, 1991). 



 

 

13 

wird von einer Vielzahl an strukturellen Barrieren und Hürden für gewisse Gruppen an Menschen 

ausgegangen, die kulturelle Teilhabe und Diversität im Publikum erschweren oder gar verhindern. 

Demnach rückt der Begriff Niederschwelligkeit2 in den Vordergrund und erfordert dabei ein kritisches 

Hinterfragen bestehender Hürden sowie Überlegungen diverser inkludierender Zugangsmöglichkeiten 

sowie inklusiven Formaten im Kunst- und Kulturbereich. 

Im Zuge einer tieferen Auseinandersetzung mit dieser Thematik und dem Einlesen in einschlägige 

Literatur rückten zusammenfassend zwei ineinandergreifende thematische Schwerpunkte in den 

Vordergrund: Transkulturalität und Niederschwelligkeit. Das anfängliche Interesse verdichtet sich 

rasch zu zwei zentralen Fragestellungen, die ein gemeinsames Interesse verfolgen:  

Wie kann Kunst und Kultur Menschen zusammenbringen? und Wie können Räume möglichst 

zugänglich gestaltet werden? 

Basierend auf diesen Überlegungen entschied sich die Forschungsgruppe bewusst dafür, die 

genannten Themenbereiche in einer gemeinsamen Masterarbeit zu beforschen. Es besteht die 

Annahme, dass eine transkulturelle Kunst- und Kulturlandschaft nur dann wirksam sein kann, wenn 

sie auch für eine breite Gruppe von Menschen niederschwellig zugänglich ist. Darüber hinaus wird 

ebenso davon ausgegangen, dass Niederschwelligkeit erst dann gelingt, wenn ein Raum für alle 

Menschen geschaffen wird, der kulturelle Vielfalt, Diversität und Begegnung ermöglicht. 

 

2.2 Forschungsfragen 

Als einer der beiden thematischen Schwerpunkte wurde Transkulturalität auf Basis der Annahme der 

Forschungsgruppe gewählt, dass eine wandelnde und zunehmend vielfältige sowie diverse 

Gesellschaft ein neues Denken und Hinterfragen bestehender Verständnisse kulturellen Miteinanders 

erfordert. Konzepte wie Multikulturalität sowie Interkulturalität greifen hier oftmals zu kurz, was im 

weiteren Verlauf der Masterarbeit noch näher beleuchtet und erläutert wird. Transkulturalität versteht 

Welsch (2017) als einen Wandel im Kulturverständnis, der sich von der Wahrnehmung geschlossener 

und voneinander getrennter Kulturen löst. Vielmehr geht er von einem durchlässigen, vermischenden 

und sich gegenseitig beeinflussenden Charakter aus. Kulturen sind nach ihm ineinander verwoben 

und basieren auf Gemeinsamkeit statt Abgrenzung. 

 
2 Niederschwelligkeit bezeichnet in dieser Arbeit vielfältige, nicht einheitlich definierte Zugangsformen zu 
Kunst- und Kulturangeboten, die durch möglichst geringe organisatorische, räumliche, zeitliche oder 
symbolische Barrieren gekennzeichnet sind. Der Begriff fungiert als Metapher und ermöglicht, gerade durch 
seine Unschärfe, anschlussfähige Kommunikation über Teilhabechancen, verweist jedoch zugleich auf die 
Herausforderung, konkrete Ausgestaltungen und Zielsetzungen im jeweiligen Kontext zu bestimmen (Mayrhofer, 
2012, S. 9ff). 



 

 

14 

Im Zuge der Überlegungen des Forschungsinteresses und zur Entwicklung der Forschungsfragen 

wurde Transkulturalität daher als praxisrelevanter Zugang gewählt, um das kulturelle Miteinander zu 

untersuchen. Folgende Hauptforschungsfrage hat sich daher in diesem Forschungsschwerpunkt 

ergeben:  

Welche Angebote können gesetzt werden, um Menschen unter dem Fokus der 

Transkulturalität in den Austausch zu bringen? 

Um eine differenzierte Beantwortung der Hauptforschungsfrage sicherzustellen, wurden in diesem 

Kontext zwei Subforschungsfragen formuliert:   

Welcher Bedarf an transkulturellen Angeboten besteht bei der Zielgruppe? 

Welche Aktivitäten, Aktionen oder Projekte können hilfreich sein, um Menschen 

verschiedener Kulturen zusammenzubringen? 

Der zweite thematische Schwerpunkt Niederschwelligkeit entstand aus der Überlegung und Annahme 

der Forschungsgruppe, dass der Zugang zu Angeboten im Kunst- und Kulturbereich nicht für alle 

Menschen gleichermaßen möglich ist. Im Zuge der Auseinandersetzung mit der Thematik wird von 

einer Vielzahl an Zugangsbarrieren für bestimmte Personengruppen zu Kunst- und Kulturangeboten 

ausgegangen. Die sogenannte Schwellenmetapher von Mayrhofer (2012) wird dabei im weiteren 

Verlauf dieser Masterarbeit als hilfreiches Modell herangezogen, da sie Hürden nicht nur als objektive 

und strukturelle Barrieren, sondern ebenso als subjektiv empfundene Schwellen versteht. 

Niederschwelligkeit wird in diesem Zusammenhang als zentrales Prinzip verstanden, das in der 

Sozialen Arbeit, der Gemeinwesenarbeit sowie im Kunst- und Kulturbereich physische, 

organisatorische, soziale und kulturelle Zugänglichkeit für alle Menschen sicherstellen soll.  

Jene Betrachtung führt zur Annahme der Forschungsgruppe, dass eine breite kulturelle Teilhabe und 

Vielfalt im Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten nur dann gelingen kann, wenn bestehende 

Barrieren gezielt durch niederschwellige Angebote abgebaut werden. Dies führte zur Entwicklung der 

zweiten Hauptforschungsfrage:  

Wie kann ein niederschwelliger Zugang zu Kunst und Kultur gefördert werden? 

Um für diese Frage im Rahmen dieser Forschung eine grundlegende Antwort zu finden, muss sich 

ebenso mit folgenden zwei Subforschungsfragen beschäftigt werden:  

Welche Barrieren und Hürden bestehen im Zugang zu Kunst und Kultur? 

Welche Aspekte fördern und begünstigen einen niederschwelligen Zugang zu Kunst und 

Kultur? 



 

 

15 

2.3 Lokaler Forschungsfokus 

Ursprünglich überlegte die Forschungsgruppe, den Forschungsfokus auf die Stadt St. Pölten zu legen, 

da das Studium, welches den Rahmen dieser Masterarbeit vorgibt, dort verortet ist. Nach eingehender 

Diskussion wurde ein engerer Fokus auf Wien gewählt, ergänzt durch Perspektiven aus der Stadt St. 

Pölten. Diese Entscheidung basierte auf mehreren Überlegungen:  

• Inhaltliche Überlegungen: In Wien gibt es bereits eine Vielzahl an Institutionen, die sich mit 

den Themen Niederschwelligkeit und Transkulturalität beschäftigen. Im Zuge dieser 

Forschung sieht die Gruppe ein großes Potenzial darin, deren Konzepte und Arbeitsweisen 

näher zu beforschen.  

• Forschungspragmatische Überlegungen: Als in Wien verortete und vernetzte 

Kulturkonsumierende und –schaffende, hat die Forschungsgruppe einen besseren Zugang zu 

relevanten Akteur:innen, sozialen Kontakten und Ressourcen, was die Forschungsarbeit und 

den Feldzugang erleichtert.  

• Forschungsethische Überlegungen: Im Rahmen eines Gesprächs mit dem Team des 

Löw:innenhofs in St. Pölten entstand im gemeinsamen Austausch der Begriff „Viennese 

Saviorism“ (Hill, 2024). Dieser von den Forschenden im Forschungsprozess entwickelte Begriff 

bezeichnet eine Haltung, bei der in Wien lebende Personen in umliegende Städte reisen, um 

dort Kunst und Kultur zu vermitteln. Dabei besteht die Gefahr, dass jene Personen oftmals mit 

einem überheblichen oder herablassenden Blick auf lokale Strukturen und kulturelle 

Eigenheiten agieren. Diese Beobachtung führte zu einer kritischen Auseinandersetzung mit 

der Frage, inwiefern zentrale städtische Perspektiven dazu neigen, kulturelle Räume 

außerhalb Wiens zu vereinnahmen oder zu marginalisieren.  

Diese Überlegungen führten die Forschungsgruppe zu einem engeren Fokus des 

Forschungsprojektes auf Wien, wobei die Stadt St. Pölten nach wie vor eine Rolle im 

Forschungsprozess spielt. 

  



 

 

16 

3 Kultur 

Bonifazi Anja, Gamper Lisa 

3.1  Kultur in den Sozialwissenschaften 

Der Begriff „Kultur“ ist in den Geistes- und Sozialwissenschaften allgegenwärtig, wird jedoch 

uneinheitlich verwendet und unterschiedlich definiert. Diese Vieldeutigkeit zeigt sich in den 

verschiedenen Perspektiven, die je nach Disziplin und Kontext eingenommen werden. Kalny (2018) 

betont in ihrem Werk Reflexionen zum Kulturbegriff für Politische Bildung und Soziale Arbeit, dass 

Kultur als dynamisches und vielschichtiges Konzept verstanden werden muss. Sie umfasst nicht nur 

materielle Dimensionen wie Kunst, Architektur oder technische Errungenschaften, sondern auch 

immaterielle Aspekte wie Werte, Normen, Sprache und Glaubenssysteme. Zentral ist dabei Kalnys 

Perspektive auf Kultur als prozesshaftes Geschehen: Kultur wird nicht bloß überliefert, sondern durch 

soziale Praktiken und Interaktionen kontinuierlich hervorgebracht und transformiert. Sie entsteht im 

Zusammenspiel von Individuen und Gruppen und wird wesentlich durch kollektives Handeln geprägt. 

In diesem Sinne stellt Kultur kein statisches oder fixes Gebilde dar, sondern einen lebendigen 

Aushandlungsprozess, der sich fortlaufend in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten neu 

definiert (Kalny, 2018, S. 211–212). 

 

3.2 Kultur als dynamischer Aushandlungsprozess 

In einer zunehmend globalisierten und digital vernetzten Welt wird der Kulturbegriff in den 

unterschiedlichsten gesellschaftlichen Bereichen verwendet, wie etwa in „Unternehmenskultur“, 

„Diskussionskultur“ oder „politische Kultur“. Diese inflationäre Nutzung führt einerseits zu einer 

semantischen Aufweichung, trägt andererseits aber auch dazu bei, dass Kultur in zahlreichen 

Lebensbereichen thematisiert wird (Ansgar, 2009, o.S.). Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, von 

einer Vielzahl an Kulturbegriffen zu sprechen. 

Kultur ist kein Besitz, der von einer bestimmten Gruppe beansprucht werden kann, sondern ein 

Prozess der Bedeutungszuschreibung, der sich im sozialen Raum vollzieht. Diese Perspektive begreift 

Kultur nicht nur als Ausdruck menschlicher Fähigkeiten, sondern auch als Aushandlungsraum 

gesellschaftlicher Verhältnisse, stets eingebettet in Machtstrukturen, Fragen der Zugehörigkeit und 

sozialer Teilhabe (Kalny, 2018, S. 211–212). 



 

 

17 

3.3 Zur Verantwortung von Kulturbegriffen 

Historisch betrachtet wurde Kultur jedoch nicht immer als dynamisches Konzept gedacht. Kalny zeigt 

auf, dass insbesondere sogenannte Kulturkreis-Theorien ein Verständnis von Kultur etablierten, das 

auf klar voneinander abgegrenzten, homogenen Einheiten basierte. Diese Sichtweise war häufig mit 

zivilisatorischen Hierarchien verbunden, die Kulturen als mehr oder weniger ‚entwickelt‘ klassifizierten. 

Solche Konzepte dienten zur Legitimation von Ausgrenzung, Kolonialisierung und rassistischer 

Diskriminierung. Obwohl diese Modelle wissenschaftlich längst als überholt gelten, wirken sie in 

politischen und medialen Diskursen vielfach weiter. Dabei zeigt sich eine Tendenz, kulturelle Differenz 

als starr und unüberwindbar darzustellen. Kultur fungiert hier nicht selten als verschleiernder Begriff: 

Wenn kulturelle Zuschreibungen zur Regulierung gesellschaftlicher Zugehörigkeit, zur Rechtfertigung 

sozialer Ungleichheit oder zur Legitimierung von Ausschlüssen herangezogen werden, stabilisieren 

sie bestehende Machtverhältnisse (Kalny, 2018, S. 215–218). 

Für die Soziale Arbeit ist ein kritischer und reflektierter Umgang mit Kulturbegriffen daher unerlässlich. 

Wird Kultur als statisch verstanden, besteht die Gefahr einer Kulturalisierung sozialer Probleme, das 

heißt, komplexe soziale Ungleichheiten werden vereinfacht über kulturelle Unterschiede erklärt. Kalny 

(2018) warnt vor einer solchen verkürzten Sichtweise und plädiert für ein differenziertes Verständnis 

kultureller Differenz, das gesellschaftliche Machtverhältnisse, historische Kontexte und strukturelle 

Bedingungen mitdenkt (S. 219). 

Ein verantwortungsvoller Umgang mit dem Kulturbegriff erkennt dessen politische Wirkmacht an und 

vermeidet stereotype Vereinfachungen. Für die Praxis Sozialer Arbeit bedeutet das, Räume zu 

schaffen, in denen Differenz, Wandel und Vielfalt nicht als Bedrohung, sondern als Potenziale für 

Teilhabe, Dialog und gemeinsames Lernen verstanden werden. 

 

3.4  Vom statischen Kulturverständnis zur Transkulturalität 

Ein reflektierter Kulturbegriff erfordert nicht nur die kritische Auseinandersetzung mit eigenen 

Vorstellungen und Deutungsmustern, sondern auch die Dekonstruktion kultureller Konzepte, die auf 

statischen und homogenisierenden Annahmen beruhen. Vor diesem Hintergrund gewinnen neuere 

theoretische Ansätze an Bedeutung, die kulturelle Dynamiken nicht als Ausnahme, sondern als 

Normalität begreifen – wie etwa das Konzept der Transkulturalität. 

Im folgenden Kapitel wird dieses Konzept ausgehend vom historischen Gegenmodell des 

sogenannten Kugelmodells nach Herder (1774) bis hin zur Darstellung transkultureller Dynamiken auf 

individueller und gesellschaftlicher Ebene näher beleuchtet (zitiert nach Welsch et al., 2020, S. 3f). 

Dabei steht die Frage im Zentrum, wie ein zeitgemäßes Kulturverständnis aussehen kann, das 

Offenheit, Durchlässigkeit und Teilhabe fördert. 



 

 

18 

3.5 Kunst- und Kulturbegriff im Rahmen der Niederschwelligkeit 

Hill Philip 

Im Rahmen dieser Arbeit wird Kunst und Kultur nicht allein im klassischen Sinne einer elitären 

Hochkultur3 verstanden, sondern in einem erweiterten, transkulturellen und prozessorientierten Sinne. 

Kultur wird dabei als dynamischer Aushandlungsprozess begriffen, der durch soziale Praktiken, 

Bedeutungszuschreibungen und kollektives Handeln entsteht (Kalny, 2018, S. 211). Ebenso wie 

Transkulturalität geht dieser Kulturbegriff davon aus, dass Kultur nicht starr oder homogen ist, sondern 

sich in einer ständigen Wechselwirkung zwischen Menschen, Gruppen und Kontexten entfaltet. Diese 

Offenheit und Prozesshaftigkeit bilden die Grundlage für eine niederschwellige Perspektive auf Kunst 

und Kultur. 

Kunst wird in diesem Zusammenhang als ein Erfahrungs- und Ausdrucksraum verstanden, der soziale 

Teilhabe ermöglicht, Menschen verbindet und neue Perspektiven eröffnet, jenseits von Bildungsstand, 

Herkunft oder ökonomischem Kapital. Die Brunnenpassage Wien etwa beschreibt künstlerische 

Prozesse als Räume, in denen durch kollektives Tun Begegnung und Selbstermächtigung möglich 

werden (Pilić & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S.16). Damit einher geht ein Kunstverständnis, das 

nicht exklusiv ist, sondern neben klassischen Formen bildender oder darstellender Kunst, wie Malerei, 

Theater oder Bildhauerei, bewusst auf Mehrsprachigkeit, Alltagserfahrungen und kollektive Gestaltung 

setzt. 

Diese Arbeit folgt somit einem Verständnis von Kunst und Kultur, das sinnlich erfahrbar, dialogisch 

und sozial eingebettet ist. Kunst und Kultur sind Ausdruck gesellschaftlicher Vielfalt und potenziell 

transformative Praktiken, insbesondere dann, wenn sie sich nicht nur an ein eingeweihtes Publikum 

richten, sondern Räume für Austausch, Begegnung und Mitgestaltung eröffnen. Ein niederschwelliger 

Zugang bedeutet daher, nicht nur strukturelle Hürden abzubauen, sondern Kunst- und Kulturbegriffe 

so zu fassen, dass sie inklusiv, zugänglich und anschlussfähig sind (Pilić & Wiederhold-Daryanavard, 

2021, S.16.). 

 

 

 
3 

 Als Hochkultur werden in der kultursoziologischen Tradition solche kulturellen Ausdrucksformen bezeichnet, die 
historisch mit höherem sozialem Status assoziiert sind, wie etwa klassische Konzerte, Theater, Oper oder 
Museumsbesuche. Auch wenn sich die strikte Trennung zwischen Hoch- und Populärkultur seit den 1980er-
Jahren zunehmend aufgelöst hat, bleibt der Begriff in der Debatte über kulturelle Teilhabe relevant, da er 
weiterhin mit Fragen des kulturellen Kapitals und sozialer Ungleichheit verknüpft ist (vgl. Schönherr & Glaser 
2023: 33). 



 

 

19 

4 Transkulturalität  

Gamper Lisa 

4.1 Relevanz 

Laut Statistik Austria (2024) hat über ein Viertel der österreichischen Bevölkerung 

Migrationshintergrund (S. 18f). Diese Zahl ist in den vergangenen Jahren kontinuierlich angestiegen 

(Statistik Austria, 2025). Diese Entwicklung verdeutlicht die fortschreitende kulturelle Diversität des 

Landes, insbesondere auch in urbanen Zentren. Gleichzeitig zeigen aktuelle Wahlprognosen, dass 

immer mehr Menschen Parteien unterstützen, die rassistische und fremdenfeindliche Positionen 

vertreten (Hofinger, 2024). Angesichts dieser Entwicklung und dem Gegenüberstehen von 

wachsender kultureller Diversität auf der einen und Fremdenfeindlichkeit sowie Rassismus auf der 

anderen Seite, benötigt es Ansätze die diese Diversität nicht nur anerkennt, sondern Menschen auch 

zusammenführt. Um diese vielfältige Gemeinschaft zu stärken, bedarf es innovativer Ideen, die 

kulturelle Unterschiede nicht nur wahrnehmen und akzeptieren, sondern sie als Chance begreifen, 

etwas Gemeinsames und Neues zu schaffen.  

Die transkulturelle Arbeit setzt genau hier an: Sie schafft Räume, in denen Kulturen nicht voneinander 

getrennt, sondern in einer dynamischen Wechselwirkung miteinander betrachtet werden. Welsch 

(2017) schreibt, dass Kulturen ständig in gegenseitiger Beeinflussung stehen und durch diesen 

Austausch zu etwas Neuem fusionieren (S. 12). Internalisierte Transkulturalität kann, so Welsch, dazu 

beitragen, kulturelle Barrieren abzubauen, die Grenzen zwischen Eigenem und fremdem aufzulösen 

und stattdessen das Verbindende in den Mittelpunkt zu rücken, sowie Offenheit gegenüber Neuem 

fördern (ebd., S. 17-21). Vor diesem Hintergrund soll in dieser Arbeit untersucht werden, wie 

Transkulturalität durch bewusst initiierte Angebote und Veranstaltungen gezielt gefördert werden 

kann.  

Des Weiteren werden im Kapitel 4.6 die transkulturellen Ansätze in der Gemeinwesenarbeit 

beleuchtet, welche um Best-Practice-Beispiele und Methoden zur Förderung von Transkulturalität 

ergänzt werden. Sie zeigen auf, wie transkulturelle Ansätze bereits umgesetzt werden und welche 

Hürden und Potentiale sich hierbei ergeben. Um ein tiefgehendes Verständnis der theoretischen 

Grundlage und zentralen Begriffe zu schaffen, wird nachstehend das Konzept der Transkulturalität 

nach Welsch (2017) erläutert.  

 



 

 

20 

4.2 Das Kugelmodell der Kulturen nach Herder 

Um die Transkulturalität zu verstehen, ist es notwendig, zunächst das Kugelmodell von Johann 

Gottfried Herder zu betrachten. Obwohl dieses Modell im Gegensatz zur Transkulturalität steht, bietet 

es einen hilfreichen Bezugsrahmen, um das Konzept einzuordnen und die Abkehr von der Vorstellung 

geschlossener nationaler Kulturen nachzuvollziehen. 

Das Kugelmodell von Johann Gottfried Herder (1774) sieht Kulturen als in sich geschlossene, 

homogene Einheiten. Herder setzte Kultur mit Nation gleich und postulierte, dass jede Nation ihren 

eigenen Schwerpunkt besitze – ähnlich einer Kugel, die in sich stabil und nach außen abgegrenzt ist 

(zitiert nach Welsch et al., 2020, S. 3f) Das Kugelmodell nach Herder (1774) beinhaltet zwei zentrale 

Annahmen: Erstens müsse eine Kultur intern homogen sein, um nicht auseinanderzubrechen, und 

zweitens müsse sie sich strikt nach außen abgrenzen, um ihre Eigenständigkeit zu bewahren (zitiert 

nach Welsch et al., 2020, S. 4).  

Ein Beispiel für dieses Modell ist die Vorstellung einer rein ‚österreichischen Kultur‘. Diese Annahme 

verkennt, dass zum Bespiel kulturelle Praktiken, wie etwa Essgewohnheiten oder Musikstile, in einem 

ständigen Wandel stehen. So haben Döner, Kebab oder Pizza längst einen festen Platz in Österreich 

gefunden. Für Welsch (2020) ist die Konsequenz dieses Denkens eine Abweisung anderer Kulturen 

sowie eine grundsätzliche Unvereinbarkeit zwischen verschiedenen kulturellen Systemen (Welsch et 

al., 2020, S. 3f). Diese Vorstellung, so Welsch (ebd.), werde den heutigen globalen Verflechtungen 

nicht mehr gerecht, da Kulturen nicht statisch, sondern dynamisch und vernetzt seien. Was genau 

darunter verstanden wird, wird im nächsten Kapitel beschreiben. 

 

4.3 Transkulturalität – was ist das?  

Wie bereits im vorherigen Kapitel beschrieben, wurde Kultur häufig mit Nationen oder geografischen 

Räumen gleichgesetzt und als abgeschlossene Einheit betrachtet. Dieses Kugelmodell oder nationale 

Kulturdenken wird laut Welsch (2017) den heutigen kulturellen Gegebenheiten nicht mehr gerecht. 

Durch Migration, digitale Vernetzung und globaler Handel entstehen vielfältige kulturelle 

Überschneidungen, die traditionelle Konzepte von Kultur infrage stellen. Die Transkulturalität 

beschreibt diesen Wandel (S. 9f).  

 

Welsch (ebd.) betont, dass Kulturen nicht isoliert existieren, sondern sich wechselseitig durchdringen. 

Die Vorstellung einer klar abgegrenzten Nationalkultur sei überholt, da Kulturen durch Durchmischung 

und Austausch geprägt sind. Bereits vor 25 Jahren stellte Welsch (ebd.) fest, dass Kulturen nicht mehr 

als autonome, geschlossene Kugeln existieren. Vielmehr seien sie durch Vermischung und 

gegenseitige Durchdringung charakterisiert. Ein Wandel, den er mit dem Begriff ‚Transkulturalität‘ 

beschreibt. 



 

 

21 

4.3.1 Transkulturalität auf Makro- und Mikroebene 

Welsch (2017) betrachtet Transkulturalität sowohl auf der gesellschaftlichen Ebene (Makroebene) als 

auch auf der individuellen Ebene (Mikroebene): 

Auf der Makroebene beschreibt er, dass sich Kulturen durch Globalisierungsprozesse, Migration und 

technologische Entwicklungen zunehmend miteinander verwoben sind. Gesellschaften sind 

dynamische Netzwerke mit kulturellen Verflechtungen (Welsch, 2017, S. 17f). Ein Beispiel, wo 

Transkulturalität der Makroebene sichtbar wird, sind Medien- und Musikproduktionen, die Elemente 

unterschiedlicher Kulturen miteinander verbinden. So vereint Manu Chao lateinamerikanische Musik 

mit Reggae, Punk und Chanson, der Buena Vista Social Club verbindet traditionelle kubanische Musik 

mit Jazz, und K-Pop, ein eigenständiges Musikgenre aus Südkorea, integriert westliche Einflüsse wie 

Pop, Hip-Hop und R&B. Ein weiteres Beispiel, sind Stadtviertel in Österreich, in dem Restaurants mit 

verschiedensten kulinarischen Einflüssen wie persischer, japanischer oder afghanischer Küche 

vertreten sind. Allein das Vorhandensein dieser unterschiedlichen Küchen auf engem Raum, weißt 

eine Verflechtung auf, zusätzlich beeinflussen sich die unterschiedlichen Küchen gegenseitig, sodass 

neue Mischformen entstehen, wie etwa Fusion-Küchen, beispielsweise ein steirisch-asiatisches 

Restaurant.  

Auf der Mikroebene zeigt sich, dass Menschen in ihren Alltag Elemente aus unterschiedlichen 

Kulturen übernehmen und kombinieren, was zur Ausbildung sogenannten Patchwork-Identitäten oder 

hybride Identitäten führt, unabhängig davon, ob sie migriert sind oder nicht. (Welsch, 2017, S. 17-21). 

Durch Medien, soziale Netzwerke und alltägliche Begegnungen werden Elemente aus anderen 

Kulturen leicht zugänglich, wodurch Individuen Elemente unterschiedlicher Herkunft in ihre Identität 

integrieren (Welsch et al., 2020, S. 9f). Ein Beispiel dafür ist, dass Jugendliche in Österreich K-Pop 

(Korean Pop) hören, Sushi und indisches Dal essen, ohne sich ausschließlich einer dieser Kulturen 

zugehörig zu fühlen. Auch in der Sprache zeigt sich die Entwicklung von Patchwork-Identitäten, etwa 

durch die Entstehung hybrider Sprachformen wie Kiezdeutsch. Diese Sprachvariante wird vor allem 

von Jugendlichen in deutschen Großstädten verwendet. Sie kombiniert deutsche Sprachelemente mit 

Einflüssen aus anderen Sprachen. Ein Beispiel ist das Wort ‚wallah‘, das aus dem Arabischen stammt 

und ‚ich schwöre‘ bedeutet (Wiese, 2012, S. 27-45).  

Zusammenfassend ist laut Welsch (2017) Transkulturalität längst gelebte Realität. Durch 

Globalisierungsprozesse und Migration wachsen Kulturen zunehmend zusammen, und es entstehen 

neue Mischformen. Auf individueller Ebene gibt es bereits Millionen von Patchwork-Identitäten: 

Menschen, die sich nicht mehr eindeutig einer einzigen Kultur zuordnen.  

Warum also Transkulturalität gezielt fördern? Kulturelle Offenheit scheint gesellschaftlich noch nicht 

überall verankert zu sein. Das zeigt sich besonders auf politischer Ebene, etwa darin, dass 

rechtspopulistische Parteien zunehmend an Zustimmung gewinnen (Hofinger, 2024). Das nächste 

Kapitel greift diesen Aspekt auf und beleuchtet das Zusammenspiel von interner und externer 

Transkulturalität. Es zeigt, wie die innere Offenheit gegenüber Kulturen den Umgang mit äußeren 



 

 

22 

transkulturellen Begegnungen erleichtern und so zu einem offeneren, konstruktiveren Miteinander 

beitragen könnten. 

 

4.3.2 Interne Transkulturalität erleichtert externe Transkulturalität  

Welsch et al. (2020) erklärt, dass eine vielschichtige Identität - eine Patchwork-Identität - den 

Austausch zwischen Menschen erleichtert (S. 12). Er schreibt dazu: 

„Aus je mehr Elementen die kulturelle Identität eines Individuums 

zusammengesetzt ist, umso größer ist die Chance, dass eine gewisse 

Schnittmenge mit der Identität anderer Individuen besteht, dass einige Elemente 

gemeinsam sind; von da aus können solche Individuen bei aller sonstigen 

Unterschiedlichkeit in weit höherem Maß als früher in Austausch und 

Kommunikation eintreten, bestehende Gemeinsamkeiten entdecken und neue 

entwickeln.“ (Welsch et al., 2020, S. 11) 

Auch Werthmann und Kosan (2007) betonen, dass eine transkulturelle Identität hilft, die Sichtweise 

auf Eigenes und Fremdes zu verändern. Sie schreiben, dass es dann nicht mehr um eine klare 

Abgrenzung vom Eignem und Fremdem geht, sondern um das Erkennen von Verbindungen und 

Gemeinsamkeiten (zitiert nach Stövesand et al., 2013, S. 346). Welsch (2017) schreibt dazu, dass 

diese innere Offenheit es ermöglicht, gesellschaftlich vorgegebene Denkmuster zu hinterfragen und 

neue Wahlmöglichkeiten jenseits traditioneller kultureller Abgrenzungen zu entwickeln (S. 17-21). 

Daraus lässt sich ableiten, dass eine transkulturelle Haltung hilft, starre Abgrenzungen zwischen 

Eigenem und Fremdem zu überwinden und sie erleichtert den Austausch zwischen Menschen. Diese 

Überlegungen sind für diese Forschungsarbeit besonders wichtig, da sie die Bedeutung einer 

transkulturellen Herangehensweise in der Gemeinwesenarbeit unterstreichen. In einer Gesellschaft, 

die durch Diversität geprägt ist und in der es gleichzeitig einen Rechtsruck gibt, braucht es Ansätze, 

die das Verständnis füreinander fördern und das Zusammenleben harmonischer gestalten. 

 

4.4 Abgrenzung zur Interkulturalität und Multikulturalität 

Welsch (2017) grenzt das Konzept der Transkulturalität von den Modellen der Multikulturalität und 

Interkulturalität ab. Er kritisiert, dass beide Ansätze noch von einem überholten Kulturverständnis 

ausgehen, das Kulturen als separate Einheiten (Kugelmodell) betrachtet (S. 22ff). 

Multikulturalität beschreibt eine Koexistenz verschiedener Kulturen innerhalb einer Gesellschaft, ohne 

dass zwischen ihnen notwendigerweise Interaktionen stattfinden. Diese Vorstellung kann zur 



 

 

23 

Ghettoisierung führen, da kulturelle Gruppen nebeneinander existieren, aber wenig Austausch 

stattfindet (Welsch, 2017, S. 22ff). Zudem wird der Begriff in den Sozial- und Kulturwissenschaften 

häufig unscharf verwendet. Yildiz et al. (2008) weisen darauf hin, dass oft nicht klar ist, ob 

Multikulturalität eine deskriptive Analyse kultureller Lebenswelten oder eine normative Forderung 

darstellt (S. 9). Zusätzlich argumentiert Leggewie (2012) dass der Begriff Multikulturalität zunehmend 

von politischen Akteuren instrumentalisiert wurde, insbesondere in populistischen Diskursen, in denen 

er gegen eine diverse Gesellschaft verwendet wird (S. 87–93). Da der Begriff stark politisiert wurde 

und sich die gesellschaftlichen Bedingungen seit der Prägung des Begriffs der Multikulturalität 

erheblich verändert haben, hält Leggewie (ebd.) ihn für nicht mehr zeitgemäß. Da der Begriff durch 

diese Entwicklungen stark aufgeladen ist, bleibt unklar inwieweit er grundsätzlich noch geeignet ist, 

kulturelle Vielfalt und gesellschaftlichen Wandel treffend zu beschreiben. 

Interkulturalität betont den Dialog zwischen Kulturen. Dieser Ansatz setzt jedoch voraus, dass sich 

Kulturen als eigenständige, abgrenzbare Systeme begegnen. Welsch (2017) kritisiert diese 

Vorstellung, da sie weiterhin auf einem statischen Kulturverständnis basiert. Er argumentiert, dass der 

interkulturelle Ansatz implizit davon ausgeht, dass Kulturen grundlegend verschieden und nur durch 

Vermittlung verständlich sind (S. 22ff). Im Gegensatz dazu hebt das Konzept der Transkulturalität die 

Durchlässigkeit und Dynamik kultureller Prozesse hervor. Kulturen werden nicht als starre, 

abgeschlossene Systeme betrachtet, sondern als Netzwerke, die sich gegenseitig beeinflussen und 

transformieren (Welsch, 2017, S. 12).  

Die Abgrenzung von der Inter- und Multikulturalität ist wichtig für die Untersuchung transkultureller 

Angebote, da die Transkulturalität nicht auf statischen Kulturkonzepten basiert, im Gegensatz zur 

Inter- und Multikulturalität. Die Transkulturalität will gezielt Vernetzung, Durchmischung und 

Transformation ermöglichen. Während interkulturelle Angebote häufig darauf abzielen, den Austausch 

zwischen bestehenden Gruppen zu erleichtern, gehen transkulturelle Ansätze einen Schritt weiter, 

indem sie starre kulturelle Kategorien infrage stellen. Die in dieser Arbeit untersuchten Methoden 

zielen darauf ab, genau diese Prozesse zu fördern und Räume zu schaffen, in die Kulturen nicht als 

feststehende Identität, sondern als dynamischer Prozess verstanden wird. 

Hier noch hinzuzufügen ist, dass in der Literatur Interkulturalität und Transkulturalität oft synonym 

verwendet werden (Handschuck & Schröer, 2012, S. 35), doch aus transkultureller Perspektive 

bestehen große Unterschiede: Während Interkulturalität die Kulturen auf dem Kugelmodell basiert, 

versteht Transkulturalität sie als offene Netzwerke die zu kultureller Verflechtung führen. 

 

4.5 Kritik an der Transkulturalität im Kontext der kulturellen Aneignung 

Das Konzept der Transkulturalität wird auch kritisch beäugt. Insbesondere wird diskutiert, ob das 

Konzept eines grenzenlosen Kulturdenkens möglicherweise zu kultureller Aneignung führen kann. 



 

 

24 

Daher beschäftigt sich nachfolgende Kapitel mit dem Spannungsfeld zwischen Transkulturalität und 

kultureller Aneignung. 

 

4.5.1 Definition kultureller Aneignung 

Laut Distelhorst (2022) lassen sich drei zentrale Merkmale kultureller Aneignung identifizieren: 

1. Ein bestehendes Machtgefälle zwischen der Kultur, die aneignet, und der Kultur, deren 

Elemente übernommen werden. Dieses Ungleichgewicht ist historisch oder strukturell bedingt. 

2. Die Verzerrung, Abwertung oder Dekontextualisierung kultureller Elemente, die aus ihrem 

ursprünglichen sozialen, politischen oder religiösen Kontext gerissen werden. 

3. Der Widerstand der Ursprungskultur gegenüber der Aneignung, insbesondere wenn sich 

Angehörige dieser Kultur durch die Übernahme ausgegrenzt oder instrumentalisiert fühlen (S. 

54–67). 

Distelhorst (2022) kritisiert die Transkulturalität dahingehend, dass sie die Auflösung kultureller 

Grenzen zu stark betone und dabei Machtstrukturen und Ungleichheiten vernachlässige. Seiner 

Ansicht nach könnte Transkulturalität dazu führen, kulturelle Aneignung zu legitimieren, da sie 

Unterschiede verwischt und potenziell ungerechte Praktiken übersieht. Zudem betont er, dass 

transkulturelle Ansätze zwar theoretisch attraktiv erscheinen, in der Praxis jedoch oft oberflächlich 

bleiben und die tief verwurzelten Ungleichheiten nicht ausreichend thematisieren (Distelhorst, 2022, 

S. 83–94). 

Eine ergänzende Perspektive bietet Richard A. Rogers (2006) in seinem Artikel From Cultural 

Exchange to Transculturation. Rogers (ebd.) unterscheidet vier Kategorien der kulturellen Aneignung: 

kultureller Austausch, kulturelle Dominanz, kulturelle Ausbeutung und Transkulturation. Während 

kultureller Austausch einen wechselseitigen und respektvollen Prozess beschreibt, verweist kulturelle 

Ausbeutung auf Machtungleichgewichte, die zu einer Vereinnahmung oder Verfremdung kultureller 

Inhalte führen können (Rogers, 2006, S. 476f). Insbesondere die Kategorie der Transkulturation ist für 

die Auseinandersetzung mit der Kritik an der Transkulturalität interessant. Rogers betont, dass 

Transkulturation Kultur als ein relationales und dynamisches Phänomen versteht, das durch Prozesse 

der Aneignung und Verflechtung geprägt wird, anstatt als statische Einheit. Er warnt davor, dass ein 

idealisiertes Bild von Transkulturation die historische und soziale Ungleichheit ausblenden kann 

(Rogers, 2006, S. 491f). 

Diese Argumentation deckt sich mit der von Distelhorst, da beide betonen, dass Ungleichheiten und 

Machtverhältnisse nicht allein durch die Betonung von Offenheit und Verflechtung aufgelöst werden 

können (Distelhorst, 2022; Rogers, 2006). Dennoch sieht Rogers (ebd.) kulturelle Aneignung auch als 

Teil eines dynamischen und verflochtenen Kulturverständnisses. Allerdings macht er deutlich, dass 



 

 

25 

nicht jede Form der Aneignung gleich bewertet werden kann. Während der Austausch zwischen 

Kulturen positiv und respektvoll sein kann, gibt es auch Aneignungen, die durch Machtgefälle und 

Ungleichheiten geprägt sind (z. B. kulturelle Ausbeutung), die in der transkulturellen Arbeit natürlich 

nicht erwünscht sind (Rogers, 2006).  

Für die transkulturelles Angebot oder Veranstaltungen bedeutet das, dass transkulturelle Prozesse 

nicht in einem machtfreien Raum verlaufen. Aneignungsprozesse sind ein Teil dieser Dynamik, lassen 

sich jedoch nicht pauschal als positiv oder negativ bewerten. Um die negativen Formen der Aneignung 

oder wie Rogers (2006) es beschreibt - kulturelle Ausbeutung - zu erkennen und zu vermeiden, 

erfordert es ständige kritische Reflexion über bestehende Machtverhältnisse und ungleiche Teilhabe. 

Um dies verständlicher zu machen, folgt ein Beispiel:  

Ein Stadtteilzentrum organisiert ein transkulturelles Festival, um die Diversität im Stadtviertel sichtbar 

zu machen. Dabei werden traditionelle Speisen und Musik von den migrantischen Gemeinschaften 

präsentiert, jedoch ohne echte Mitbestimmung der beteiligten Personen. Die Darstellungsweise 

konzentriert sich vor allem auf Traditionen. Das Problem dabei wäre, dass die Kontrolle über die 

Gestaltung des Festes und die Darstellung der Kulturen nicht bei den migrantischen Gemeinschaften 

selbst, sondern bei den Veranstalter:innen liegt, die diesen Gemeinschaften nicht angehören. Damit 

wird das erste Merkmal kultureller Aneignung nach Distelhorst (2022) deutlich: Kulturelle Elemente 

werden übernommen und darüber entschieden, ohne die betroffenen Gemeinschaften einzubeziehen. 

Es reproduziert ein Machtgefälle, das durch fehlende Teilhabe nicht ausgeglichen werden kann. 

Wie könnte das sensibler gestaltet werden? Durch Methoden, die migrantische Gemeinschaften aktiv 

an der Gestaltung des Programms beteiligen, indem sie als Mitgestalter:innen und nicht nur als 

Beitragende agieren, entsteht Teilhabe. Zudem könnten interaktive Aktivitäten wie Koch-Workshops 

genutzt werden, um gemeinsames Gestalten zu ermöglichen und den Austausch auf Augenhöhe zu 

fördern. In den nächsten Kapiteln folgen Methoden und Ansätze zum transkulturellen Arbeiten, die 

näher auf die Umsetzungen eingehen. 

 

4.6 Transkulturelle Ansätze in der Gemeinwesenarbeit 

Bonifazi Anja 

Nachdem im vorherigen Kapitel die grundlegende Idee der Transkulturalität vorgestellt wurde, zeigt 

dieses Kapitel, wie sich transkulturelle Ansätze im Handlungsfeld der Gemeinwesenarbeit verankern 

lassen.  

Gemeinwesenarbeit zielt darauf ab die Lebensbedingungen in einem Sozialraum durch die aktive 

Beteiligung der Bewohner:innen ganzheitlich zu verbessern. Sie umfasst dabei materielle Aspekte wie 

Wohnraum oder Existenzsicherung, infrastrukturelle Faktoren wie Mobilität und Nahversorgung, sowie 



 

 

26 

soziale und kulturelle Bedingungen wie Teilhabe, Begegnung, Bildung und Kultur. Im Mittelpunkt steht 

das Anliegen, Menschen zu ermächtigen, ihre Lebenswelt mitzugestalten, ihre 

Handlungsmöglichkeiten zu erweitern und kollektive Lösungsansätze für lokale Herausforderungen 

zu entwickeln. Gemeinwesenarbeit fördert Selbstorganisation, solidarisches Handeln und schafft 

soziale Netzwerke, die über individuelle Unterstützung hinausgehen. Sie ist bildungspolitisch und 

sozialraumorientiert und arbeitet daraufhin Strukturen so zu verändern, dass sie Zugang, Partizipation 

und Gerechtigkeit ermöglichen. Dabei handelt sie sowohl ressourcen- als auch prozessorientiert und 

bezieht Bewohner:innen aktiv ein, etwa über aktivierende Befragungen, niedrigschwellige Formate 

oder lokal angelegte Beteiligungsverfahren. Häufig wird Gemeinwesenarbeit dort eingesetzt, wo 

soziale Benachteiligung sichtbar wird, wie etwa in Stadtteilen mit geringem Zugang zu öffentlichen 

Angeboten, prekärer Wohnsituation oder fehlender Mitbestimmung. Sie kann dabei sowohl 

themenorientiert (funktional) als auch auf bestimmte Gruppen bezogen (kategorial) arbeiten, etwa mit 

Jugendlichen, älteren Menschen oder Migrant:innen. Entscheidend ist, dass dabei die Lebenswelt der 

Menschen den Ausgangspunkt für Analyse, Dialog und Handlung bildet (Stövesand et al., 2013, S. 

21f). 

In einer Gesellschaft, die durch Migration, globale Vernetzung und vielfältige Lebensformen geprägt 

ist, reicht es nicht aus, Kultur als statisches Gebilde zu begreifen. Vielmehr rückt eine transkulturelle 

Perspektive in den Vordergrund, welche auch in der Gemeinwesenarbeit immer mehr an Relevanz 

gewinnt. Ein zentraler Gedanke der Transkulturalität ist die Abkehr vom Denken in klaren ,Wir–Ihr’-

Grenzen. Dabei rückt ein bewusster Fokus auf Gemeinsamkeiten und verbindende Aspekte in den 

Vordergrund (Stövesand et al., 2013, S. 351). Für die Gemeinwesenarbeit bedeutet dies konkret, dass 

unterschiedliche Gruppen nicht mehr nur nebeneinander existieren, sondern aktiv in Beziehung treten 

und gemeinsam neue Werte und Handlungsansätze entwickeln. Ein transkultureller Ansatz in der 

Gemeinwesenarbeit wertschätzt unterschiedliche kulturelle Lebenswelten und nutzt kultursensible 

Konzepte, um sich an veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen anzupassen. Diese 

Rahmenbedingungen umfassen unter anderem die zunehmende urbane Diversität, vielfältige 

kulturelle und soziale Zuschreibungen sowie die weltweit stattfindende Neuverhandlung 

transkultureller Regelsysteme, insbesondere in großstädtischen Kontexten (Thiesen, 2016, S. 39ff). 

Ziel eines transkulturellen Ansatzes ist es, Begegnungsräume zu schaffen, die unabhängig von 

Herkunft oder Status allen Menschen zugänglich sind. Solche Räume ermöglichen wechselseitiges 

Lernen und die Entwicklung gemeinsamer Lösungsansätze, was schließlich zu inklusiven und 

flexiblen Strukturen führt (Stövesand et al., 2013, S. 345). 

Theorien wie die der sozialen Identität und die Theorie der sozialen Normen heben die Dynamik von 

Beziehungen innerhalb und außerhalb von Gruppen hervor und betonen, wie die 

Gruppenzugehörigkeit das individuelle Verhalten und die sozialen Interaktionen beeinflusst. Die 

Theorie der sozialen Identität erklärt, dass Individuen ihre Identität aus Gruppenzugehörigkeiten 

ableiten, was zu einer Bevorzugung innerhalb der Gruppe und zur Diskriminierung von Fremdgruppen 

führen kann (Sassenberg, 2023, S. 141). In den letzten Jahren haben sich vermehrt Ansätze der 

interkulturellen Beratung, des Trainings und des Coachings etabliert, die darauf abzielen, die 

interkulturelle Kompetenz von Berater:innen, auch in der Gemeinwesenarbeit, zu stärken. Diese 

Ansätze streben eine gleichberechtigte Teilhabe an gesellschaftlichen Prozessen und Strukturen an, 



 

 

27 

während gleichzeitig Integration auf gesellschaftliche Systeme bezogen wird. Ziel der interkulturellen 

Gemeinwesenarbeit ist es, Strukturen eines Stadtbezirks so zu verändern, dass Integration und das 

gemeinsame Zusammenleben in einer Zuwanderungsgesellschaft besser gelingen (Stövesand et al., 

2013, S. 346f). Ein transkultureller Ansatz geht über die klassische interkulturelle Arbeit hinaus, indem 

er nicht nur den Dialog zwischen Kulturen fördert, sondern starre kulturelle Kategorien infrage stellt. 

In der Praxis bedeutet dies, dass Initiativen nicht nur darauf abzielen, Begegnung zu ermöglichen, 

sondern aktiv Prozesse der Veränderung und Neuaushandlung kultureller Zugehörigkeiten anstoßen. 

Zielgruppenübergreifende und selbstorganisierte Gemeinwesenarbeit kann durch die Schaffung 

solcher Begegnungsräume das soziale Miteinander stärken und Bürger:innenpartizipation fördern 

(Drochter et al., 2020, S. 14). 

Kunst und Kultur als Angebot für transkulturellen Austausch bietet ein konkretes Handlungsfeld, um 

den hierarchisierenden Machtverhältnissen der Gesellschaft entgegenzutreten und Verständigung, 

Aushandlung und Kommunikation zwischen sozialen Gruppen anzustoßen. Durch künstlerische 

Prozesse können Begegnungen zwischen Individuen entstehen, welche im alltäglichen Leben 

möglicherweise nur selten zustande kommen. Durch das Schaffen kollektiver Räume kann ein 

selbstbestimmtes Miteinander jenseits traditioneller Rollenzuweisungen stattfinden. Gemeinsame 

kreative Prozesse oder kulturelle Projekte tragen dazu bei, neue Narrative zu schaffen, die auf 

Gemeinsamkeiten statt auf Unterschieden basieren (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 18). In 

diesem Kontext wird die Soziale Arbeit als Akteur:in sichtbar, die durch einen transkulturellen Ansatz 

in der Gemeinwesenarbeit Veränderungsprozesse initiieren kann und die Integration und Teilhabe von 

vielfältigen sozialen Gruppen fördert. 

Doch wie könnte ein transkultureller Ansatz in der Gemeinwesenarbeit nun aussehen? Um diese 

Frage zu beantworten, werden in den nachfolgenden Kapitel Methoden und Strategien zur Förderung 

von Transkulturalität, die sich in bestehenden Projekten bereits bewährt haben, untersucht. Weiters 

werden Best-Practice-Beispiele vorgestellt, die bewusst Konzepte nutzen, um Menschen in kulturellen 

Austausch zu bringen. So wird veranschaulicht, wie transkulturelle Prozesse in der Praxis gefördert 

werden können. Sie dienen als Inspiration und zeigen auf, wie Theorie und Praxis konkret miteinander 

verknüpft werden können, ohne dabei allgemeingültige Patentrezepte zu liefern. Ziel dieser 

Darstellung ist es, aus diesen Erfahrungen Anregungen für die Entwicklung nachhaltiger Initiativen im 

eigenen Kontext zu gewinnen. Im Fokus stehen Projekte, die sich im Sinne der Transkulturalität nach 

dem Prinzip der Chancengleichheit und hinsichtlich des Zugangs zu Kunst und Kultur orientieren. So 

sollen transformative Prozesse angestoßen werden. Dabei wird Transkulturalität nicht als 

feststehendes Konzept verstanden, sondern als ein dynamischer Prozess, in dem sich kulturelle 

Einflüsse durch wechselseitige Verflechtungen, Durchmischungen und Fusionen fortlaufend neu 

formen und ein vertieftes Miteinander ermöglichen (Akbaba et al., 2009, S. 10). 

 



 

 

28 

4.7 Methoden und Strategien zur Förderung von Transkulturalität  

Bonifazi Anja 

In einer zunehmend pluralen Gesellschaft steht die Soziale Arbeit vor der Herausforderung 

transkulturelle Begegnungsräume nicht nur zu ermöglichen, sondern diese auch aktiv zu gestalten. 

Insbesondere im Kontext gemeinwesenorientierter Arbeit geht es darum, Räume und Prozesse zu 

schaffen, in denen Menschen mit und ohne Migrationsgeschichte auf Augenhöhe und partizipativ in 

Austausch treten können. Um diese Begegnungen methodisch zu unterstützen, haben sich in Theorie 

und Praxis unterschiedliche Ansätze etabliert. Dabei spielen sowohl sozialräumliche Zugänge als 

auch künstlerische Ausdrucksformen und partizipative Entscheidungsprozesse eine zentrale Rolle. 

Dieses Kapitel stellt ausgewählte Methoden vor, die transkulturelle Teilhabe fördern, 

Machtverhältnisse reflektieren und neue solidarische Aushandlungsräume ermöglichen. 

 

4.7.1 Sozialräume als transkulturelle Begegnungsräume gestalten 

Der Begriff des Begegnungsraums lässt sich theoretisch im Sinne eines Sozialraums erweitern, der 

weit über einen bloßen physischen Ort hinausgeht. Kessl und Reutlinger (2022) argumentieren, dass 

Sozialräume als ein Geflecht sozialer Praktiken verstanden werden können, das kontinuierlich 

(re)produziert wird. Begegnungsräume entstehen nicht allein durch bauliche Infrastruktur, sondern vor 

allem durch die aktive Mitgestaltung der Nutzer:innen. Sie sind sozial geprägt und werden durch 

alltägliche Interaktionen, Bedeutungszuschreibungen und gemeinsames Tun fortlaufend 

weiterentwickelt (Kessl & Reutlinger, 2022, S. 11ff). 

Ein vertieftes Verständnis von Sozialräumen macht deutlich, dass diese niemals neutral sind, sondern 

stets von gesellschaftlichen Machtverhältnissen, kulturellen Hegemonien und strukturellen 

Ausschlüssen durchzogen sind. Gerade wenn transkulturelle Begegnungen methodisch ermöglicht 

und begleitet werden sollen, ist es unerlässlich, diese strukturellen Bedingungen mitzudenken. Um 

dem Anspruch transkultureller Offenheit gerecht zu werden, müssen Begegnungsräume daher so 

gestaltet sein, dass sie bestehende Exklusionsmechanismen kritisch reflektieren und gezielt abbauen. 

Dies schließt Fragen der Zugänglichkeit, der Symbolik des Raumes und der Beteiligung 

unterschiedlicher Gruppen ebenso mit ein, wie die bewusste Auseinandersetzung mit sozialen 

Normen und Rollenzuschreibungen, die im Raum reproduziert werden (Kessl & Reutlinger, 2022, 

S.10ff). 

Eine zentrale Rolle in der nachhaltigen Förderung transkultureller Begegnungen spielen bewusst 

gestaltete Settings, die niederschwellige Zugänge, partizipative Mitgestaltung sowie nonverbale 

Ausdrucksformen fördern. Formate wie gemeinsames Kochen, künstlerische Workshops oder 

Bewegungsangebote schaffen Gelegenheiten für dialogische Prozesse jenseits sprachlicher 

Barrieren und bieten Raum für gegenseitige Wertschätzung und Anerkennung kultureller Vielfalt. 



 

 

29 

Neben der Einladung zur Teilnahme steht vor allem die aktive Mitgestaltung im Fokus. Um dies zu 

ermöglichen, braucht es methodische Ansätze, die Beteiligung strukturell verankern – etwa durch 

partizipatives Projektdesign, Peer-Moderation oder kreative Kokreation. Diese Methoden fördern 

dialogische Prozesse auf Augenhöhe, indem sie Zielgruppen aktiv in Planung und Umsetzung 

einbinden, Gruppenprozesse durch Personen mit ähnlichen Erfahrungshintergründen begleiten 

lassen und kollaborative Austauschformate eröffnen. So können unterschiedliche Perspektiven 

sichtbar gemacht, sprachliche Barrieren überwunden und bestehende Machtverhältnisse kritisch 

hinterfragt werden. Fachkräfte müssen sich ihrer eigenen kulturellen Verortung, damit verbundenen 

normativen Vorstellungen und der Gefahr bewusst sein, dadurch unbeabsichtigt 

Exklusionsmechanismen gegenüber marginalisierten Gruppen zu reproduzieren. (Kessl & Reutlinger, 

2022, S.11ff). 

Um transkulturelle Begegnungsräume gezielt gestalten und bestehende Exklusionsmechanismen 

wirksam abbauen zu können, bedarf es zunächst eines vertieften Verständnisses der vorhandenen 

sozialräumlichen Strukturen und Dynamiken. Eine systematische Auseinandersetzung mit dem 

jeweiligen Sozialraum bildet daher die Grundlage für die Entwicklung passender Angebote und 

Formate, die an die Lebenswelten der Menschen anschließen und Teilhabe ermöglichen. Im 

folgenden Abschnitt wird aufgezeigt, wie mithilfe der Methode der Sozialraumanalyse transkulturelle 

Projekte wirksam vorbereitet und begleitet werden können (Stövesand et al., 2013, S. 369ff). 

 

4.7.1.1 Sozialraumanalyse für transkulturelle Projekte 

Damit transkultureller Austausch stattfinden kann, braucht es ein gezieltes Anstoßen, Ermöglichen 

und Moderieren dieses Prozesses. Zwar können Begegnungen auch spontan entstehen, doch eine 

nachhaltige und inklusive transkulturelle Interaktion erfordert bewusste Gestaltungsprozesse und 

strukturelle Rahmenbedingungen, die solche Begegnungen fördern.  

Um diese Prozesse zielgerichtet zu gestalten, ist es notwendig, zunächst die Gegebenheiten des 

jeweiligen Sozialraums genau zu verstehen. Hier setzt die Methode der Sozialraumanalyse an: Sie 

untersucht systematisch die Bedürfnisse, Potenziale und Ressourcen eines Stadtteils oder Quartiers 

und macht bestehende Strukturen sowie Barrieren sichtbar.  

Besonders bewährt hat sich in diesem Zusammenhang die Stadtteilbegehung. Fachkräfte explorieren 

und dokumentieren dabei den urbanen Raum, um herauszufinden welche Orte als Treffpunkte genutzt 

werden und wo relevante soziale Dynamiken sichtbar sind (Deinet, 2009, S. 66ff).  

Im transkulturellen Kontext ist es zentral, auch die Perspektiven von Menschen mit Migrations- oder 

Fluchterfahrung einzubeziehen. Nur so lässt sich der Raum als lebendiger, vielschichtiger Ort 

erfassen, mit unterschiedlichen Bedeutungen, Nutzungen und Zugängen. Sozialraumanalyse kann 

somit helfen, Exklusionsmechanismen sichtbar zu machen und gezielt Räume für Teilhabe zu 



 

 

30 

schaffen. In diesem Sinne wird sie zu einem strategischen Instrument für strukturelle Inklusion 

(Stövesand et al., 2013, S. 369ff). 

 

4.7.1.1.1 Kreative Beteiligungsmethoden im transkulturellen Kontext 

Zusätzlich zur Stadtteilbegehung gibt es weitere kreative Methoden, die helfen, die Wahrnehmung von 

Menschen zu erfassen, wie zum Beispiel die Autofotografie oder die Erstellung von subjektiven 

Landkarten. Diese Methoden ermöglichen es den Menschen, ihre persönlichen Eindrücke und 

Erlebnisse von ihrem Lebensumfeld auf kreative Weise zu dokumentieren. Bei der Autofotografie 

nehmen die Teilnehmenden Fotos von Orten in ihrem Stadtteil auf und kommentieren, was sie dort 

sehen oder fühlen. So können sie ihre eigenen Perspektiven ausdrücken, ohne auf Worte angewiesen 

zu sein. Dies ist besonders hilfreich, wenn Sprachbarrieren bestehen. Die Methode der subjektiven 

Landkarten lädt die Teilnehmenden ein, Orte auf einer Karte zu markieren, die für sie besonders 

wichtig sind. Diese Orte können alltägliche Treffpunkte oder auch unsichtbare, aber bedeutende 

Räume in ihrem Leben sein. In einem transkulturellen Kontext hilft diese Methode, verschiedene 

kulturelle Perspektiven eines Sozialraumes zu erkennen und zu verstehen (Deinet, 2009, S. 75ff). 

 

4.7.2 Kunst und Kultur als Methode transkultureller Partizipation 

Kunst und Kultur gelten zunehmend als zentrale Dimensionen transkultureller Gemeinwesenarbeit. 

Begegnungsräume wo gesellschaftliche Zugehörigkeit nicht nur ausgehandelt, sondern auch sinnlich 

erfahrbar gemacht werden kann, können dabei als Plattform für gemeinschaftliche Projekte dienen. 

Menschen sollen dabei nicht nur als Empfänger:innen von Kunst und Kultur wahrgenommen werden, 

sondern als aktive Akteur:innen, die Kultur selbst gestalten und erleben. 

Ein solcher Begegnungsraum, wird beispielsweise durch die Brunnenpassage Wien, wie bereits in 

Kapitel 4.8.1 beschrieben, realisiert. Gezielte Veranstaltungen und Workshops initiieren Begegnungen 

zwischen Menschen unterschiedlicher Herkunft und sozialer Schicht. Die Idee solcher Räume geht 

über klassische Kulturarbeit hinaus und setzt auf integrative, inklusive Formate, die alle 

Teilnehmenden einbeziehen. So entstehen Plattformen, die durch vielfältige Ausdrucksformen 

Austausch auf Augenhöhe ermöglichen und dabei helfen, Barrieren und Vorurteile abzubauen (Pilic 

& Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 28). 

Mehrsprachige Angebote, visuelle und performative Kunstformen sowie der Einsatz von 

Dolmetscher:innen helfen, kommunikative Hürden zu überwinden. Diese Formate ermöglichen eine 

Sensibilisierung für Vielfalt und stärken das Gefühl von Zugehörigkeit. Künstlerische Ausdrucksformen 

wie Theater, Musik, Tanz oder bildende Kunst wirken dabei als Brücken zwischen Kulturen. Sie 

fördern nicht nur den kreativen Austausch, sondern schaffen auch politische Räume, in denen 

Diskriminierung thematisiert und neue Formen des Miteinanders erprobt werden (Mörsch, 2009). 



 

 

31 

Partizipative Kunst- und Kulturarbeit ist somit ein zentrales Konzept des transkulturellen Dialogs. Sie 

bezieht Menschen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergründen aktiv ein, um gesellschaftliche 

Integration zu stärken und gemeinsame Verständigungsprozesse anzustoßen. Solche Projekte 

schaffen Erfahrungsräume, in denen individuelle Geschichten sichtbar und kollektive Bezüge 

hergestellt werden. 

 

4.7.3 Soziokratie als Antwort auf Macht- und Ausgrenzungsverhältnisse  

Wie Kronauer und Häußermann (2019) herausarbeiten, spiegeln sich soziale Ungleichheiten nicht nur 

in individuellen Lebensverhältnissen wider, sondern auch im Raum. Besonders in Städten kommt es 

häufig zu einer ungleichen Verteilung von Ressourcen und Teilhabemöglichkeiten. In einigen 

Stadtteilen konzentrieren sich soziale Problemlagen wie Armut, Arbeitslosigkeit sowie geringe 

Bildungs- und Gesundheitschancen stärker als in anderen, privilegierteren Vierteln. Oft geht diese 

Konzentration zusätzlich mit einem hohen Anteil von Menschen mit Migrationsgeschichte einher. 

Diese räumliche Ballung sozialer Problemlagen wird als sozialräumliche Segregation bezeichnet und 

stellt einen zentralen Mechanismus gesellschaftlicher Ausgrenzung dar (Kronauer & Häußermann, 

2019, S. 192). 

Dabei ist der Sozialraum nicht nur ein geografischer Ort, sondern ein soziales Gefüge, in dem 

Zugehörigkeit, Teilhabe und Macht ständig neu verhandelt werden. Politische, ökonomische und 

kulturelle Strukturen wirken dabei zusammen und beeinflussen, wer Zugang zu Ressourcen erhält 

und wer systematisch ausgeschlossen wird. Gerade in transkulturellen Kontexten ist daher zentral, 

solche Machtverhältnisse sichtbar zu machen und Räume so zu gestalten, dass sie soziale Teilhabe 

und Begegnung ermöglichen, statt bestehender Ungleichheiten zu verstärken (Kronauer & 

Häußermann, 2019, S. 196ff). 

Um solchen Ausgrenzungsprozessen aktiv entgegenzuwirken, bedarf es nicht nur räumlicher 

Interventionen, sondern auch neuer Formen der Entscheidungsfindung und Zusammenarbeit. Diese 

sollten darauf abzielen, bestehende Machtasymmetrien abzubauen und echte Teilhabe aller 

Beteiligten sicherzustellen. Ein vielversprechender Ansatz in diesem Kontext ist die Soziokratie, ein 

Entscheidungsverfahren, das auf Gleichberechtigung, Konsent und inklusiver Beteiligung basiert. 

Gerade in der transkulturellen Gemeinwesenarbeit bietet die Anwendung soziokratischer Prinzipien 

Potenzial, um Menschen mit unterschiedlichen sozialen und kulturellen Hintergründen 

gleichberechtigt einzubeziehen und solidarische Strukturen zu fördern. Soziokratische Verfahren 

fördern kollektive Selbstorganisation, stärken demokratische Kompetenzen und eröffnen neue Wege 

des Empowerments, insbesondere in jenen Sozialräumen, die besonders stark von Ausschluss- und 

Diskriminierungserfahrungen geprägt sind. Durch den gezielten Einsatz soziokratischer 

Entscheidungsprozesse können nicht nur lokale Projekte gerechter gestaltet, sondern auch neue 

solidarische Strukturen entwickelt werden. Für die transkulturelle Soziale Arbeit bedeutet dies, dass 

Machtverhältnisse nicht nur reflektiert, sondern auch aktiv verändert werden können. Dies ist ein 



 

 

32 

zentraler Beitrag zur Gestaltung inklusiver, diskriminierungsfreier Räume und somit ein direkter Bezug 

zur Fragestellung, wie Angebote zur transkulturellen Begegnung so gestaltet werden können, dass 

sie echte Teilhabe ermöglichen (Stövesand et al., 2013, S. 105f).  

Die vorgestellten Methoden und Strategien verdeutlichen, dass transkulturelle Soziale Arbeit mehr ist 

als interkulturelle Begegnung – sie zielt auf eine aktive Mitgestaltung von Räumen, Beziehungen und 

Strukturen. Ob durch sozialräumliche Analysen, kreative Beteiligungsformate oder soziokratische 

Entscheidungsprozesse: Alle Ansätze eint das Ziel, Barrieren abzubauen, Teilhabe zu ermöglichen 

und neue solidarische Aushandlungsräume zu schaffen. Dies zeigt exemplarisch, dass transkulturelle 

Begegnung nicht zufällig entsteht, sondern methodisch initiiert, moderiert und begleitet werden muss. 

 

4.8 Best-Practice-Beispiele transkultureller Arbeit 

Nachdem die theoretische Grundlage der Transkulturalität und ihre Bedeutung für die 

Gemeinwesenarbeit dargelegt wurde, folgt nun eine praxisorientierte Betrachtung der Thematik. In 

diesem Kapitel werden verschiedene Projekte vorgestellt, die transkulturelle Ansätze auf 

unterschiedliche Weise umsetzen. 

 

4.8.1 Brunnenpassage 

Die Brunnenpassage ist ein transkulturelles Kunst- und Kulturzentrum in Wien, das seit 2007 als 

Plattform für interdisziplinäre und partizipative Kunstprojekte fungiert. Sie befindet sich in einer 

ehemaligen Markthalle am Brunnenmarkt im 16. Wiener Gemeindebezirk Ottakring, der für seine 

kulturelle Vielfalt bekannt ist. Jährlich werden dort über 400 Projekte realisiert, die transkulturelle, 

interdisziplinäre, mehrsprachige und generationenübergreifende Ansätze verfolgen. Zentraler 

Bestandteil der Brunnenpassage ist ihre Rolle als Labor und Praxisort für transkulturelle und 

partizipative Kunst, wobei gezielt Menschen angesprochen werden, die aufgrund sozialer, kultureller 

oder wirtschaftlicher Faktoren benachteiligt sind. Durch niederschwellige Angebote und partizipative 

Methoden soll ein inklusiver Zugang zu Kunst und Kultur ermöglicht werden (Pilic & Wiederhold-

Daryanavard, 2021, S. 6–18).  

Pilić und Wiederhold-Daryanavard (2021) unterstreichen in diesem Zusammenhang besonders die 

Bedeutung von Teilhabe als zentrales Element der Arbeit. Um Teilhabe möglichst vielen Menschen 

zugänglich zu machen, finanziert sich die Brunnenpassage durch öffentliche Fördermittel, 

Sponsor:innen und Spenden. Zusätzlich funktionieren einige der Formate nach dem, Pay-as-you-

wish'-Prinzip. Diese Maßnahmen ermöglichen es, finanzielle Hürden gezielt abzubauen. Ergänzend 

dazu wird großer Wert auf eine inklusive und barrierearme Gestaltung gelegt. Die Architektur zeichnet 



 

 

33 

sich durch stufenlose Zugänge, transparente Glasfassaden und eine mehrsprachige Außengestaltung 

aus. Dies trägt entscheidend zu einer offenen und einladenden Atmosphäre bei, welche die spontane 

Teilnahme von Passant:innen und eine direkte Einbindung der Nachbarschaft fördert (Pilic & 

Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 6–18). 

Im Verständnis von Transkulturalität orientiert sich die Brunnenpassage an theoretischen Ansätzen 

der Cultural Studies und postkolonialer Theorien. Ein besonderer Fokus liegt hierbei auf der kritischen 

Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen, Ausgrenzung und struktureller 

Ungleichheit. Dabei werden nicht allein Kategorien wie kulturelle Herkunft berücksichtigt, sondern 

vielmehr die Mehrdimensionalität sozialer Ungleichheitsverhältnisse anerkannt. Menschen sind in 

unterschiedlichem Maße von Diskriminierungsformen wie Rassismus, Sexismus, Klassismus oder 

Bodyismus4 betroffen (Fuma Digital, o. J). Aufgrund dieser vielfältigen Diskriminierungserfahrungen 

ist es essenziell, eine intersektionale Perspektive in der künstlerischen Arbeit einzunehmen (Pilic & 

Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 18). Die Brunnenpassage positioniert sich in diesem Kontext 

bewusst nicht nur als künstlerische, sondern auch als politische Institution, die sich aktiv für 

marginalisierte Subjektpositionen engagiert. Dabei wird sowohl eine Reflexion gesellschaftlicher 

Machtverhältnisse als auch eine kritische Überprüfung der eigenen künstlerischen Prozesse 

angestrebt. Ziel dieser bewussten Haltung ist es, stereotype Zuschreibungen und klassische „Wir-Ihr“-

Konstellationen gezielt aufzubrechen und Räume für fluide und sich wandelnde Identitäten zu 

schaffen. Besonders Mehrsprachigkeit und Multiperspektivität spielen hier eine entscheidende Rolle, 

da sie es ermöglichen, unterschiedliche kulturelle und biografische Erfahrungen sichtbar zu machen 

und innovative künstlerische Ausdrucksformen zu entwickeln (ebd.).   

Im Folgenden wird anhand exemplarischer Formate aufgezeigt, wie durch konkrete methodische 

Zugänge, wie etwa niederschwellige Workshops, offene und geschlossene Gruppen, biografische 

Erzählformate oder diskriminierungskritische Kuratierung, transkulturelle Öffnung praktisch umgesetzt 

wird. Die Brunnenpassage verwendet bewusst unterschiedliche Workshopformate, um vielfältigen 

Bedürfnissen gerecht zu werden und so möglichst viele Menschen anzusprechen. Dabei werden zwei 

grundlegende Formate unterschieden: „Touch & Go“ und „Grab & Grow“. Das Format „Touch & Go“ 

beschreibt offene Workshops, in denen die Teilnahme unverbindlich und ohne vorherige Anmeldung 

möglich ist. Diese Workshops bauen inhaltlich nicht zwingend aufeinander auf, wodurch jederzeit ein 

unkomplizierter Einstieg für neue Teilnehmende ermöglicht wird. Dennoch besteht für regelmäßige 

Besucher:innen die Möglichkeit, sich individuell und kontinuierlich weiterzuentwickeln. Im Gegensatz 

dazu steht das „Grab & Grow“ -Format für geschlossene Workshopreihen, bei denen sich eine feste 

Gruppe von Teilnehmenden über einen längeren Zeitraum hinweg auf ein gemeinsames Ziel, 

beispielsweise eine abschließende Performance oder Präsentation, vorbereitet. In diesen Workshops 

wird eine kontinuierliche Teilnahme vorausgesetzt, wodurch ein verbindlicher Rahmen geschaffen 

wird, der den künstlerischen Prozess vertieft und die Qualität der gemeinsamen Arbeit fördert (Pilic & 

Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 28).  

 
4 „Unter Bodyismus verstehen wir die Diskriminierung von Menschen aufgrund vorherrschender Schönheits- und 
Körpernormen (Fuma Digital, o. J.)." 



 

 

34 

Beide Formate verfolgen das Ziel, eine breite Gruppe an Menschen mit variierenden Bedürfnissen 

und Voraussetzungen in künstlerische Prozesse einzubeziehen und damit die Vielfalt der 

Teilnehmenden aktiv zu fördern. In der Auswahl und Gestaltung der künstlerischen Programme wird 

gezielt darauf geachtet, strukturelle Ausschlussmechanismen wie Rassismus, Sexismus und 

Klassismus zu reflektieren und ihnen entgegenzuwirken. Es wird versucht, durch die bewusste 

Einbindung von Künstler:innen sowie Personen der Zivilgesellschaft, die entweder selbst von 

Diskriminierung betroffen sind oder sich künstlerisch mit diesen Themen auseinandersetzen, eine 

diskriminierungskritische Kuratierung zu gewährleisten. Ziel ist es, marginalisierte Perspektiven 

sichtbar zu machen und somit eine inklusive Kunst- und Kulturlandschaft zu schaffen (ebd.). 

Ein weiteres zentrales Element der strategischen Ausrichtung ist die Zusammenarbeit mit etablierten 

Kulturinstitutionen. Diese Partnerschaften sollen nicht nur neue Publikumsgruppen und Inhalte 

fördern, sondern auch eine institutionelle Öffnung für transkulturelle Kunstproduktionen bewirken. 

Dabei geht es auch um die Sensibilisierung für diskriminierende Strukturen innerhalb dieser 

Institutionen, wodurch langfristige Veränderungen im Kulturbetrieb ermöglicht werden können. Dies 

betrifft beispielsweise die Abgrenzung zwischen professionellen und nicht-professionellen 

Kunstschaffenden sowie zwischen etablierten Institutionen und freien Kunstinitiativen. In der 

Brunnenpassage erhalten sowohl erfahrene Künstler:innen als auch Community-Mitglieder ohne 

formale künstlerische Ausbildung die Möglichkeit, gemeinsam an Projekten zu arbeiten. So wird eine 

gleichberechtigte Zusammenarbeit gefördert, in der nicht nur etablierte Stimmen, sondern auch 

marginalisierte Perspektiven sichtbar werden (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 28). 

Einen elementaren Programmbereich stellen Gesangsprojekte dar. Gemeinsames Singen bietet als 

künstlerische Ausdrucksform Raum für Kommunikation – unabhängig von Sprache und Herkunft. Von 

offenen Workshops über geschlossene Gruppen bis hin zu partizipativen Konzertformaten wird stets 

darauf geachtet, einen einfachen Einstieg für Teilnehmer:innen zu ermöglichen und so sowohl 

Menschen mit als auch ohne Vorerfahrung zu integrieren. Um diesen einfachen Einstieg zu schaffen, 

bietet die Brunnenpassage eine Vielzahl von Formaten an. Beispielsweise gibt es ,Stimm-Workshops‘, 

die als offene Formate konzipiert sind und es den Teilnehmer:innen ermöglichen, sich ohne 

Voranmeldung und Vorkenntnisse auszuprobieren. Diese Workshops finden wöchentlich statt und 

bieten eine Einführung in Atemtechniken, Körperarbeit, Rhythmusübungen und gemeinsames 

Improvisieren. Für diejenigen, die sich intensiver mit dem Singen beschäftigen möchten, gibt es 

geschlossene Gruppen wie den Brunnenchor. Dieser Chor probt wöchentlich und hat eine feste 

Mitgliederzahl. Der Brunnenchor bietet eine strukturierte und kontinuierliche Möglichkeit, 

Gesangstechniken zu erlernen und in einem Ensemble zu singen. Die Teilnahme erfordert ein 

gewisses Maß an Verbindlichkeit, da der Chor regelmäßig bei Konzerten und Veranstaltungen auftritt. 

Ein weiteres Beispiel für ein langfristiges Projekt ist der Rap Chor. Dieser Chor richtet sich 

hauptsächlich an Jugendliche und junge Erwachsene und kombiniert Rap mit Chorgesang. Die 

Teilnehmer:innen schreiben ihre eigenen Texte und arbeiten gemeinsam an Performances. Die 

Proben finden wöchentlich statt, und die Gruppe tritt regelmäßig bei verschiedenen Veranstaltungen 

auf. Dieses Format erfordert ein hohes Maß an Engagement und bietet den Teilnehmer:innen die 

Möglichkeit, ihre kreativen Fähigkeiten weiterzuentwickeln (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 

28ff). 



 

 

35 

Das Format Zeit.Geschichten ist eine eindrucksvolle Initiative der Brunnenpassage, die biografische 

Erzählungen von Menschen mit Bezug zum Brunnenmarkt künstlerisch aufbereitet und einem 

öffentlichen Publikum zugänglich macht. Im Zentrum steht dabei die Idee, persönliche 

Lebensgeschichten sichtbar zu machen, die im gesellschaftlichen Diskurs oft keinen Raum finden. 

Erzähler:innen, die häufig selbst Migrationshintergrund haben oder marginalisierten Gruppen 

angehören, wählen eigenständig Orte im öffentlichen Raum aus, die für sie besondere Bedeutung 

haben. Dieser Ort bildet die Kulisse für die Präsentation einer ausgewählten Episode aus ihrem Leben. 

Die Geschichten werden im Rahmen eines sogenannten Geschichtsspaziergangs erzählt, bei dem 

das Publikum in Kleingruppen von Station zu Station wandert. Innerhalb von rund eineinhalb Stunden 

erleben die Teilnehmenden sechs unterschiedliche Geschichten an sechs verschiedenen Orten. 

Diese performative Form des Erzählens ermöglicht eine unmittelbare und persönliche Begegnung 

zwischen Publikum und Erzählenden. Die körperliche Bewegung durch den öffentlichen Raum fördert 

dabei eine neue, aufmerksamere Wahrnehmung der Umgebung sowie eine tiefere Verbindung zu den 

erzählten Inhalten. Besonders bemerkenswert ist, dass die Erzählenden selbst entscheiden, welche 

Geschichte sie erzählen möchten und wie sie diese gestalten. So entsteht ein Erzählraum, der von 

Respekt, Selbstermächtigung und Offenheit geprägt ist. Am Ende des Projekts wurden die 

Erzählungen im Buch Zeit.Geschichte dokumentiert. Damit leisten sie nicht nur einen persönlichen 

Beitrag zur lokalen Geschichte, sondern schaffen auch ein kollektives kulturelles Gedächtnis, das 

neue Perspektiven auf das Zusammenleben im urbanen Raum eröffnet (Pilic & Wiederhold-

Daryanavard, 2021, S. 118f). 

Der ,Saturday Dance’ ist ein offen und niederschwellig konzipierter Workshop der Brunnenpassage, 

bei dem wöchentlich wechselnde Tanzrichtungen vorgestellt werden. Teilnehmende benötigen 

keinerlei Vorkenntnisse und können spontan und unverbindlich teilnehmen. Durch die kontinuierliche 

Variation der Tanzstile wird kulturelle Vielfalt sichtbar gemacht und zugleich eine breite Zielgruppe 

angesprochen. Das Format fördert nonverbale Kommunikation und ermöglicht somit eine 

niederschwellige, inklusive Beteiligung unterschiedlicher Menschen (ebd.). 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Brunnenpassage durch ihre Konzeption, Menschen 

unterschiedlicher sozialer Hintergründe eine inklusive Teilnahme an künstlerischen Aktivitäten 

ermöglicht. Ein zentraler Bestandteil dabei sind die Gesangsprojekte, die als künstlerische 

Ausdrucksform, unabhängig von Sprachbarrieren, eine Möglichkeit der Kommunikation bieten. Die 

Gestaltung der Rahmenbedingungen ermöglicht Menschen mit und ohne Vorerfahrung eine inklusive 

Teilnahme. Die partizipative Gestaltung des Programms eröffnet den Menschen dabei nicht nur den 

Zugang zum Konsum von Kunst, sondern auch die Möglichkeit zur aktiven Mitgestaltung eines 

künstlerischen Prozesses. 

 



 

 

36 

4.8.2 Wienwoche 

Ein weiteres Beispiel für die Anwendung transkultureller Ansätze im Rahmen eines Kunst- und 

Kulturprojektes ist die WIENWOCHE. Das Festival, das seit 2012 jährlich stattfindet, hat es sich zur 

Aufgabe gemacht, Kunst und Kultur für alle Bewohner:innen der Stadt zugänglich zu machen sowie 

Transkulturalität zu fördern. Die WIENWOCHE beschreibt sich selbst als sicheren, respektvollen und 

inklusiven Raum, in dem kein Rassismus, Antisemitismus, Sexismus, Frauenfeindlichkeit, Klassismus, 

Homophobie, Transphobie, Fremdenfeindlichkeit, Behindertenfeindlichkeit oder jede andere Form von 

Gewalt toleriert wird. Jeder Mensch soll die Möglichkeit haben, einen diskriminierungsfreien Raum zu 

betreten, unabhängig von ethnischer Zugehörigkeit, Nationalität, Religion oder Geschlecht 

(WIENWOCHE, o. J.). 

Ein transdisziplinäres Team, bestehend aus Sozialarbeiter:innen, Künstler:innen, Aktivist:innen und 

Wissenschaftler:innen, trägt zur vielseitigen Ausgestaltung der WIENWOCHE bei. Die 

unterschiedlichen fachlichen Hintergründe der Organisator:innen und Mitarbeitenden ermöglichen 

eine vielschichtige Perspektive auf gesellschaftliche Fragestellungen. Durch die Kombination von 

interdisziplinärer Zusammenarbeit, künstlerischen Ausdrucksformen, sozialem Engagement und 

wissenschaftlicher Reflexion werden kreative Praxis und Aktivismus gezielt miteinander verknüpft. 

Dadurch wird kulturelle Arbeit nicht nur als ästhetische Praxis verstanden, sondern auch als Mittel zur 

kritischen Auseinandersetzung mit sozialen, politischen und kulturellen Debatten. So entstehen 

Formate, die verschiedene Zielgruppen ansprechen, niederschwelligen Zugang ermöglichen und 

Reflexion sowie Austausch fördern (ebd.). 

Die Formate, die im Rahmen der WIENWOCHE stattfinden, reichen von Partys über gemeinsames 

Kochen bis hin zu Stadtspaziergängen. Die Partys dienen nicht nur dem hedonistischen Feiern, 

sondern beleuchten auch gesellschaftskritische Themen wie städtische Geografie, sozioökonomische 

Spaltungen oder den gemeinschaftlichen Zusammenschluss von Menschen, die für ihre Rechte 

kämpfen und so zu einer Verbesserung ihrer Lebensbedingungen beitragen wollen. Die musikalische 

Vielfalt auf den Partys der WIENWOCHE reicht von internationalem Rap bis hin zu 

lateinamerikanischen und arabischen Klängen und soll eine breite Bevölkerung ansprechen, sodass 

sich möglichst viele Menschen mit unterschiedlichem kulturellem Hintergrund repräsentiert fühlen. Ein 

Beispiel für die praktische Umsetzung einer solchen transkulturellen und inklusiven Party ist die 

Veranstaltung ,Gullüminaj – Vienna’s Queer X Gazino: A Celebration of Resilient Diversity’, die im 

Rahmen der WIENWOCHE stattfindet (ebd.). 

,Vienna’s Queer X Gazino’ spricht als Kulturinitiative Menschen der Wiener migrantischen und 

LGBTQIA+-Communities an. In der Kuratierung dieser Veranstaltung werden Musik, Tanz, 

Performance und künstlerischer Ausdruck miteinander kombiniert, um einen niederschwelligen, 

inklusiven Raum für Begegnung und Austausch zu schaffen. Traditionelle Arabesken – türkische 

Folklore mit arabischen Einflüssen – werden mit Elementen des westlichen Pop gemischt und durch 

Performances ergänzt, die persönliche Erfahrungen sowie aktuelle gesellschaftliche Themen wie 

queere Lebensrealitäten oder Erfahrungen mit Migration aufgreifen. So entstehen Begegnungen 



 

 

37 

zwischen Menschen verschiedener kultureller Hintergründe, die sich auch ohne gemeinsame Sprache 

durch Musik, Tanz und Performance verständigen können (ebd.). 

Ziel ist es, insbesondere jenen Personen einen geschützten Raum zu bieten, die an Mainstream 

Unterhaltungsorten oft marginalisiert werden, wie etwa queeren Personen oder Menschen mit 

Migrationshintergrund. In den Performances werden zeitgenössische Themen wie Identität, 

Widerstand und Trauer aufgegriffen und sichtbar gemacht. Die Veranstaltung schafft Sichtbarkeit für 

Menschen mit unterschiedlichen sexuellen Orientierungen und Geschlechtsidentitäten sowie für 

Personen, die zwischen mehreren kulturellen Einflüssen aufgewachsen sind oder deren Identität sich 

nicht eindeutig einer einzigen ethnischen Herkunft zuordnen lässt. Dadurch trägt die Veranstaltung 

,Gullüminaj’ dazu bei, kulturelle Grenzen aufzulösen und einen offenen Umgang mit Identitäten zu 

fördern, die sich im Laufe des Lebens wandeln oder verschiedene kulturelle Einflüsse vereinen (ebd.). 

Zusammenfassend zeigt die WIENWOCHE, wie transkulturelle Kunstproduktion aktiv Räume für 

Begegnung, Sichtbarkeit und kollektive Auseinandersetzung schafft. Durch niederschwellige und 

vielfältige Formate wie beispielsweise partizipative Clubnächte, künstlerische Performances oder 

Community Kochevents werden unterschiedliche Lebensrealitäten miteinander in Dialog gebracht und 

transkulturelle Prozesse im urbanen Raum sichtbar gemacht. 

 

4.8.3 OYOUN – Kultur neu denken: Das Projekt SOUP3 als transkulturelle Praxis 

OYOUN versteht sich als anti-disziplinäres Kulturzentrum in Berlin-Neukölln. Das Kollektiv, welches 

OYOUN gründete, legt seinen Fokus auf Transkulturalität und realisiert künstlerisch-kulturelle Projekte 

mit migrantischen, dekolonialen und queer*feministischen Perspektiven. Durch Medien wie Tanz, 

Literatur und Theater werden national und international relevante Themen bearbeitet, wodurch ein 

‚Hub‘ der Kultur- und Wissensproduktion entsteht. Es soll dabei ein sicherer Raum geschaffen werden, 

der kritische Auseinandersetzung, reflektiertes Experimentieren und radikale Solidarität ermöglicht 

(Oyoun, o. J.). 

OYOUN arbeitet nach einem intersektionalen Leitprinzip, welches es ermöglicht, verschiedene 

Lebensrealitäten von Menschen, die oft an den Rändern der Gesellschaft stehen, durch künstlerische 

und kulturelle Ausdrucksformen sichtbar zu machen. Das Zentrum betrachtet die Erfahrungen von 

Menschen nicht isoliert, sondern in ihrer Gesamtheit und berücksichtigt, wie verschiedene Identitäten 

zu einzigartigen Herausforderungen und Perspektiven führen. Dieses Prinzip umfasst auch 

Barrierefreiheit. Es wird kontinuierlich daran gearbeitet, die Veranstaltungen barrierefrei zu gestalten 

und alle relevanten Informationen dazu frühzeitig und transparent zu kommunizieren. Darüber hinaus 

bietet das Zentrum eine detaillierte Beschreibung der Räumlichkeiten, um den Besucher:innen bereits 

im Vorfeld einen umfassenden Überblick über die Barrierefreiheit vor Ort zu geben (ebd).  

 



 

 

38 

Ein besonders gelungenes Beispiel für OYOUNs transkulturelle Praxis ist das Projekt SOUP3, das als 

partizipatives Community-Format konzipiert wurde. Es kombiniert niederschwellige künstlerische 

Methoden mit aktivistischer und sozialer Praxis, um bislang wenig beachtetes Erfahrungswissen 

sichtbar zu machen und kreative Selbstermächtigung zu fördern. Bereits der Einstieg in das Projekt 

SOUP3 ist partizipativ gestaltet. Ein Open Call lud Künstler:innen und Aktivist:innen aus der 

Nachbarschaft ein ihre Ideen einzureichen. Sie präsentierten ihre Konzepte im Rahmen einer 

gemeinschaftlichen Veranstaltung bei einer Tasse Suppe. Das gemeinsame Essen dient dabei nicht 

nur der Atmosphäre, sondern ist integraler Bestandteil der Methode: Es schafft einen gleichwertigen 

Raum für Austausch, senkt soziale Barrieren und fördert eine verbindende Kommunikation jenseits 

institutioneller Hierarchien. Im Rahmen dieser Veranstaltung wurden drei Projektgruppen ausgewählt, 

deren Konzepte realisiert werden sollen (ebd.). Im Folgenden werden exemplarisch die drei im 

Rahmen von SOUP3 ausgewählten Projekte vorgestellt. Sie verdeutlichen, auf welch unterschiedliche 

Weise transkulturelle Teilhabe, künstlerische Selbstermächtigung und sozialer Austausch methodisch 

umgesetzt werden können: 

 

4.8.3.1 Tanweer.Berlin: Transnationale Menschenrechtsarbeit als künstlerische 

Intervention 

Das Projekt Tanweer.Berlin verbindet politische Bildungsarbeit mit künstlerischen Ausdrucksformen 

um auf Themen wie Identität, Entfremdung, Migration und Geschlecht aufmerksam zu machen. 

Methodisch werden künstlerische Performances und Medienformate wie Podcasts oder 

Ausstellungen, performative Lesungen und Gesprächsformate eingesetzt, die queere, Schwarze und 

migrantische Perspektiven in den Vordergrund rücken. Die Arbeit ist transkulturell, da sie 

verschiedene Lebensrealitäten, etwa die in Libyen und Berlin, miteinander verknüpft und kulturelle 

Brüche sowie Mehrfachzugehörigkeiten thematisiert. So entstehen Begegnungsräume, in denen 

kollektive Erfahrungen in künstlerische Formen übersetzt und dadurch zugänglich gemacht werden 

(Oyoun, o. J.). 

 

4.8.3.2 Keramikklub: Töpfern als entschleunigte Praxis für Begegnung und Vielfalt 

Der Keramikklub verfolgt einen bewusst niederschwelligen, nicht-profitorientierten Zugang zu 

künstlerischem Ausdruck. Die Workshops sind spendenbasiert, benötigen keine Vorkenntnisse und 

setzen auf den freien, spielerischen Umgang mit dem Material Ton. Das ,Wie' zeigt sich in der Praxis 

des gemeinsamen Tuns. Gearbeitet wird mit einfachen, leicht erlernbaren Techniken wie dem Aufbau 

von Gefäßen oder dem freien Formen von Objekten. Dabei stehen weder Perfektion noch Technik im 

Vordergrund, sondern das kreative Erleben und das gemeinschaftliche Gestalten. In den Workshops 

wird ein geschützter Raum geschaffen, in dem sich Menschen ohne Leistungsdruck ausprobieren 

können. Die Atmosphäre ist entschleunigt, zugänglich und offen gestaltet. So wird der kreative 

Prozess zum sozialen Ereignis. Ergänzt wird das Angebot durch gemeinschaftliche Abendessen, bei 



 

 

39 

denen aus den selbstgetöpferten Gefäßen gegessen wird. Durch diese Verbindung von Handwerk, 

Kulinarik und Begegnung entsteht ein transkultureller Erfahrungsraum, der alltägliche Kulturpraxis mit 

zwischenmenschlichem Austausch verknüpft. So wird Alltagskultur zur Brücke zwischen Menschen 

unterschiedlicher Herkunft, Erfahrungshorizonte und Lebensrealitäten (Oyoun, o. J.). 

 

4.8.3.3 TAÁWONI KITCHEN: Mobile Küche als kollektiver Wissensraum 

Die TAÁWONI KITCHEN ist eine mobile, temporär im öffentlichen Raum verortete Kochplattform, die 

gemeinschaftliches Kochen als soziale, künstlerische und politische Praxis versteht. Sie wurde 

konzipiert, um Menschen aus unterschiedlichen Kontexten einzuladen, ihre Rezepte, Erinnerungen 

und Geschichten miteinander zu teilen. Dabei steht nicht nur das Kochen selbst im Zentrum, sondern 

auch die Bewegungen, Rituale und Gespräche, die damit einhergehen. Methode und Medium fallen 

hier zusammen. Kochen dient als performativer Prozess, in dem Erfahrungswissen weitergegeben, 

kulturelle Identität verhandelt und Teilhabe ermöglicht wird. Die TAÁWONI KITCHEN arbeitet mit 

einem offenen, partizipativen Format, bei dem alle Teilnehmenden gleichermaßen zum Gelingen 

beitragen. Die Küche wird so zum Ort nonverbaler Kommunikation, kollektiver Aushandlung und 

körperlicher Präsenz. Durch die bewusste Verortung im öffentlichen Raum entstehen neue soziale 

Begegnungsräume, in denen sich transkulturelle Erfahrungen entfalten können, jenseits sprachlicher 

oder institutioneller Barrieren. Die Verbindung von Alltagspraxis, Mobilität und performativer 

Gestaltung macht TAÁWONI KITCHEN zu einem lebendigen Beispiel für eine transkulturelle, 

partizipative Kunstform im Sozialraum (Oyoun, o. J.). 

Zusammengefasst lässt sich sagen, dass SOUP3 exemplarisch für einen transkulturellen 

Praxisansatz steht, der nicht auf Konsum, sondern auf Partizipation, kollektives Lernen und 

gemeinsame Gestaltung ausgerichtet ist. Alle drei ausgewählten Projekte schaffen auf 

unterschiedliche Weise Räume, wo kulturelle Unterschiede als Ressource für künstlerische und 

soziale Innovation genutzt werden. Durch kreative, informelle Formate, gezielte Zugänglichkeit sowie 

die Verbindung von Alltagspraktiken wie Kochen oder Töpfern mit politischen Inhalten und kollektiven 

Erfahrungsräumen wird interkulturelles Miteinander gefördert. OYOUN zeigt damit, wie Kunst- und 

Kulturarbeit konkret gestaltet werden kann, um Begegnung, Dialog und Selbstermächtigung jenseits 

dominanter Kulturverständnisse zu ermöglichen. Der Projektansatz beruht auf den Prinzipien 

Inklusion, Empowerment und Solidarität und wird durch konkrete methodische Zugänge wie offene 

Workshops, biografisches Erzählen und gemeinschaftliche Handlungsräume sichtbar gemacht (ebd.). 

 

4.8.4 Transkultureller Austausch durch das Projekt „Über den Tellerrand“ 

Das Projekt ‚Über den Tellerrand‘, welches in Berlin ins Leben gerufen wurde, nutzt gemeinsames 

Kochen als Methode, um transkulturellen Austausch zu ermöglichen. Die Veranstaltungen sind 



 

 

40 

bewusst so gestaltet, dass Menschen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergründen unabhängig von 

sprachlichen Barrieren oder gesellschaftlichen Erfahrungen miteinander in Kontakt treten können. Im 

Mittelpunkt steht dabei nicht nur die Zubereitung von Speisen, sondern auch der Austausch über 

Rezepte, Traditionen und persönliche Erlebnisse (Über den Tellerrand , 2015). 

Ein zentraler Bestandteil des Projekts ist die interaktive und offene Gestaltung der 

Kochveranstaltungen. Teilnehmende übernehmen verschiedene Aufgaben im Kochprozess – vom 

Vorbereiten der Zutaten über das eigentliche Kochen bis hin zum gemeinsamen Essen. 

Währenddessen entstehen Gespräche, in denen kulinarische Traditionen, aber auch individuelle 

Geschichten eine Rolle spielen. Häufig berichten Teilnehmende darüber, welche Bedeutung 

bestimmte Gerichte für sie oder ihre Familien haben und in welchen sozialen Kontexten sie 

üblicherweise zubereitet werden. Auf diese Weise wird Kochen als gemeinschaftliche Aktivität genutzt, 

um niederschwellige Interaktion zu ermöglichen (ebd.). 

Ein besonderes Format innerhalb des Projekts sind Themenabende, bei denen jeweils eine bestimmte 

Kultur oder eine Region im Fokus steht. Diese Veranstaltungen verbinden die Zubereitung 

landestypischer Speisen mit begleitenden Erzählungen und Hintergrundinformationen. Durch diesen 

strukturierten Rahmen erhalten die Teilnehmenden Einblicke in andere kulturelle Kontexte, ohne dass 

formelle Bildungsmaßnahmen oder sprachliche Vorkenntnisse erforderlich sind. Gleichzeitig entsteht 

durch den direkten Austausch ein emotionaler Zugang zu den Erfahrungen anderer Menschen (ebd.). 

Neben den Kochveranstaltungen bietet das Projekt weitere gemeinschaftsbildende Aktivitäten, die 

unterschiedliche Zugänge zum Austausch ermöglichen. Dazu gehören unter anderem gemeinsames 

Gärtnern oder sportliche Angebote, die eine alternative Möglichkeit zur Interaktion schaffen. Dieser 

Ansatz stellt sicher, dass auch Personen einbezogen werden, die sich nicht primär über Sprache oder 

direkte Kommunikation annähern möchten oder können. Solche Aktivitäten bieten zusätzliche 

Berührungspunkte zwischen den Teilnehmenden und schaffen weitere Anlässe für Begegnungen 

(ebd.). 

Ein wesentliches Element der Projektgestaltung ist die bewusste Einbindung nonverbaler 

Kommunikation, um sprachliche Hürden zu reduzieren. Viele Teilnehmende verfügen über 

unterschiedliche Sprachkenntnisse, weshalb Gestik, Mimik und gemeinsames Handeln als zentrale 

Verständigungsmittel genutzt werden. Die Veranstalter:innen achten darauf, dass in den Gruppen 

immer Personen mit verschiedenen Sprachhintergründen vertreten sind, sodass gegenseitige 

Unterstützung beim Übersetzen möglich ist. Zudem werden Rezepte häufig visuell aufbereitet, um den 

Kochprozess unabhängig von sprachlichen Fähigkeiten nachvollziehbar zu machen. Über das Kochen 

hinaus verlegt das Projekt einige Veranstaltungen bewusst in den öffentlichen Raum, um 

Begegnungen auch außerhalb fester Gruppen zu ermöglichen. Dazu zählen mobile Kochstationen, 

gemeinsames Essen im Freien oder öffentliche Kochaktionen, bei denen Passant:innen spontan 

teilnehmen können. Durch diese offenen Formate wird die Teilhabe niederschwellig gestaltet und das 

Projekt für eine breitere Zielgruppe zugänglich gemacht. Gleichzeitig entsteht durch die Präsenz im 

öffentlichen Raum eine stärkere Sichtbarkeit transkultureller Begegnungen (ebd.). 



 

 

41 

 

Um sicherzustellen, dass transkultureller Austausch langfristig gefördert wird, setzt das Projekt auf 

einen Multiplikator:innen-Ansatz. Das heißt, Teilnehmende werden selbst aktiv und organisieren 

eigene Kochveranstaltungen oder andere Austauschformate. Hierzu gibt es spezielle Schulungen, in 

denen sie lernen, wie sie Veranstaltungen eigenständig planen und durchführen können. Dieses 

Konzept trägt dazu bei, dass das Projekt über die unmittelbare Teilnehmer:innengruppe hinaus wirkt 

und langfristig in verschiedenen Städten umgesetzt wird. Aktuell existieren über 30 lokale Initiativen, 

die nach diesem Prinzip arbeiten und das Konzept weitertragen (ebd.). 

Zusammenfassend zeigt das Projekt ‚Über den Tellerrand‘, wie transkultureller Austausch auf 

vielfältige Weise, wie etwa durch gemeinsames Kochen, nonverbale Kommunikation, offene 

Veranstaltungsformate im öffentlichen Raum und die gezielte Förderung von Partizipation, ermöglicht 

werden kann. Der niederschwellige Zugang, das gemeinsame Tun und die Vielfalt der Aktivitäten 

machen das Projekt zu einem erfolgreichen Beispiel für gelebte Transkulturalität im Alltag. 

  



 

 

42 

5 Niederschwelligkeit 

Weber Katharina 

Der Zugang zu Kunst und Kultur steht in engem Zusammenhang mit Fragen gesellschaftlicher 

Teilhabe, Gerechtigkeit und Inklusion. Es besteht die Annahme, dass Kunst und Kultur eine tragende 

Rolle in der individuellen sowie kollektiven Identitätsbildung und Persönlichkeitsentwicklung von 

Menschen spielen. Der Zugang zu entsprechenden Angeboten im Kunst- und Kulturbereich ist jedoch 

nicht für alle Menschen gleichermaßen möglich. Eine theoretische Auseinandersetzung mit dem 

Begriff Niederschwelligkeit ermöglicht es, bestehende Barrieren und Hürden im Zugang zu Kunst- und 

Kulturangeboten sichtbar zu machen und die Voraussetzungen für eine breite Teilhabe zu 

analysieren. Dabei wird deutlich, dass es sich bei Niederschwelligkeit nicht nur um eine pragmatische 

Zugangserleichterung handelt, sondern sie ebenso auf grundlegende strukturelle, kulturelle und 

soziale Ungleichheiten verweist.  

Die folgenden Kapitel behandeln den Begriff Niederschwelligkeit in seiner Vielfältigkeit und beleuchtet 

dessen Relevanz aus diversen Perspektiven. Von seiner rechtlichen und psychosozialen Bedeutung 

über soziologische Erklärungsmodelle bis hin zu konkreten Ansätzen in der Sozialen Arbeit, 

Gemeinwesenarbeit sowie speziell im Kunst- und Kulturbereich. Ziel dieses Kapitel ist, ein 

differenziertes Verständnis für den Begriff Niederschwelligkeit zu entwickeln, sowohl als theoretisches 

Konzept und als sozialarbeiterisches Prinzip als auch als handlungsanleitende Orientierung für die 

Gestaltung inklusiver und niederschwelliger kultureller Angebote. 

 

5.1 Relevanz  

Hill Philip 

Die Relevanz von einem niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur, streckt sich über 

verschiedene Ebenen, die verdeutlichen, dass ein ungehinderter niederschwelliger Zugang zu Kunst- 

und Kulturangeboten einen unabdingbaren Teil zu einer funktionierenden und gesunden Gesellschaft 

beiträgt. In den folgenden Kapiteln wird diese Relevanz von Kunst und Kultur und damit verbunden, 

einem niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur herausgearbeitet und verdeutlicht. Dazu werden 

verschiedenen Ebenen beleuchtet, die sich von rechtlichen Bedingungen, über psychologische bis hin 

zu gesellschaftlichen Aspekten hinziehen. 

 

 



 

 

43 

5.2 Kunst und Kultur als Menschenrecht 

Ein allgemeiner Zugang zu Kunst und Kultur und die Teilnahme am kulturellen Leben ist seit der 1948 

verabschiedeten Erklärung der Menschenrechte mit dem Artikel 27 ein integraler Teil der 

Menschenrechts-Charta der Vereinten Nationen (United Nations, 1948, S. 4).  Darin steht, dass 

niemand vom kulturellen Leben oder kulturellen Praktiken ausgeschlossen werden darf, sei es 

aufgrund von ethnischen Zugehörigkeiten, Klassenzugehörigkeiten, Beeinträchtigungen, Alter oder 

jeglichen anderen Zuschreibungen. Der Begriff des kulturelles Lebens wird dabei von den Vereinten 

Nationen breit gefasst und umfasst neben traditionellen Künsten, wie Malerei, Theater oder Musik 

auch wissenschaftlichen Fortschritt und technologische Entwicklungen, wobei die Vereinten Nationen 

einem kulturellen Leben, eine dynamische Entwicklung zuschreibt (Donders, 2020, S. 12). 

“[...] ways of life, language, oral and written literature, music and song, non-verbal 

communication, religion or belief systems, rites and ceremonies, sport and games, 

methods of production or technology, natural and man-made environments, food, 

clothing and shelter and the arts, customs and traditions through which individuals, 

groups of individuals and communities express their humanity and the meaning 

they give to their existence, and build their world view representing their encounter 

with the external forces affecting their lives.” (Donders, 2020, S. 12) 

Weiter betont Artikel 27 der Menschenrechtscharta, dass der Zugang zu kulturellem Leben eine 

verbindende und gestaltende Rolle spielt, die sowohl das individuelle als auch das kollektive Leben 

prägt und beeinflusst. Die Teilnahme an kulturellem Leben schafft gemeinsame Identität, sowie 

gegenseitiges und gemeinsames Verständnis für die Lebensrealitäten und Glaubensmuster anderer 

Menschen, was dabei hilft, gesellschaftlichen Wandel abzubilden, zu ordnen und für andere 

Menschen nahbar zu machen. Kulturelles Leben hat die Kraft, Lebensrealitäten abzubilden und für 

andere erlebbar zu machen (United Nations, 1948). 

 

5.2.1 Umsetzung in Österreich 

In Österreich ist das Bundesministerium Kunst, Kultur, öffentlicher Dienst und Sport, kurz ‚BMKÖS‘ 

damit betraut Rechtsgrundlagen für die Einhaltung des Artikel 27 zu sorgen und gleichsam Teilhabe 

und Schaffung von Kunst und Kultur durch Subventionen und Förderungen zu Unterstützen 

(Bundesministerium BMKOES, o..).  

Das BMKÖS hat dafür verschiedene Gesetze ausgearbeitet, zu denen unter anderem das 

Kunstförderungsgesetz, Kulturgüterschutzgesetz und die Verordnung zu kultureller Bildung gehören 

(ebd.). Damit versucht das BMKÖS gesetzliche Rahmenbedingungen zu schaffen die eine 

Rechtsgrundlage für einen freien Zugang zu Kunst und Kultur gewähren, auch indem sie mit 

Förderungen die kulturelle Infrastruktur fördern und ein freieres Schaffen ermöglichen 



 

 

44 

(Bundesministerium BMKOES, o..). So legt das BMKÖS durch das Bundesmuseen-Gesetz von 2002 

beispielsweise die Organisation der Österreichischen Bundesmuseen fest, zu denen bspw. die 

Albertina, das Belvedere, das Kunsthistorische Museum oder das MUMOK zählen. Darin wird die 

Aufgabe der Bundesmuseen betont, die Sammlungen der Museen einer breiten Öffentlichkeit 

zugänglich zu machen, zeitgemäße und innovative Formen der Vermittlung zu finden und das 

österreichische Kulturleben zu bereichern (Bundesmuseen-Gesetz, 2002). In der Praxis zeigt sich 

diese Strategie in der Bundesmuseencard, für 99€ angeboten wird und als Jahreskarte für alle 

österreichischen Bundesmuseen gilt und insgesamt 25 Standorte umfasst. 

Darüber hinaus schreibt das BMKÖS direkt Förderungen für Künstler:innen und Kulturschaffende in 

den Bereichen Architektur, bildende Kunst, Denkmalschutz, Digitalisierung, Film Kulturinitiativen, 

Literatur, Musik und darstellende Kunst, sowie Mobilitätsprogramme und viele weitere Förderangebote 

aus. Dabei handelt es sich um verschiedene Arten von Förderungen, die von Projektbasierten 

Förderungen, über Jahresförderungen bis hin zu Festivalförderungen, Arbeits- und 

Mobilitätsstipendien reichen (Bundesministerium BMKOES, o..). Dabei ist zu bemerken, dass die 

Förderrichtlinien keine österreichische oder EU-Staatbürgerschaft umfassen, sondern lediglich ein 

Hauptwohnsitz, samt Meldebestätigung in Österreich notwendig ist. In diesem Rahmen kauft das 

BMKÖS ebenfalls Gegenwartskunst von Kunstschaffenden mit Wohnsitz in Österreich an (ebd.). 

 

5.2.2 Psychosoziale Relevanz von niederschwelligem Zugang zu Kunst und Kultur 

Das folgende Kapitel verdeutlicht die Bedeutung eines niederschwelligen Zugangs zu Kunst und 

Kultur, indem es aufzeigt, welche positiven Wirkungen sowohl die aktive als auch die passive Teilhabe 

an Kunst- und Kulturveranstaltungen auf Einzelne und Gemeinschaften entfalten kann. 

Niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur kann auf einer individuellen psychosozialen Ebene, 

jedoch auch im Kollektiv, zu einem größeren Wohlbefinden und gesteigertem sozialen Zusammenhalt 

führen (Tymoszuk et al., 2020, S. 892).   

Das Forscher:innen Team um Urzula Tymoszuk (2020) belegte in der Studie „Cross-sectional and 

longitudinal associations between receptive arts engagement and loneliness among older adults” den 

Einfluss positiven, von regelmäßigen Besuchen von Kunst und Kulturveranstaltungen auf das 

Einsamkeitsempfinden von Menschen (Tymoszuk et al., 2020, S. 892).  

Menschen die mehrmals im Jahr Galerien, Museen, Ausstellungen oder Konzerte besuchen berichten 

davon, um 30% weniger von Einsamkeit betroffen zu sein und weisen auch über die Zeit von 10 Jahren 

eine geringere Wahrscheinlichkeit auf, Einsamkeitsgefühle zu entwickeln (Tymoszuk et al., 2020, S. 

898). 

Tymioszuk et. al. (2020) erkennt in dieser nachhaltigen Minderung von Einsamkeitsgefühlen die mit 

dem Besuch von Kunst und Kulturveranstaltungen einhergehenden die damit verbundene sozialen 

Interaktionen, als den hauptverantwortlichen Aspekt für das geminderte Einsamkeitsgefühl. Darüber 



 

 

45 

hinaus zeigt die Studie, dass ein regelmäßiger Besuch solcher Kunst- und Kulturangebote einen 

kollektivierenden Effekt hat. Regelmäßige Besucher:innen erleben ein Gefühl der Zugehörigkeit und 

nehmen sich als Teil einer Gruppe wahr (ebd.). 

Die Studie weist der Teilnahme an solchen Veranstaltungen auch für Menschen über 50 eine 

signifikante Bedeutung zu: Sie kann Glücksempfinden, Lebenszufriedenheit und Selbstverwirklichung 

fördern und zugleich der Vereinsamung im Alter entgegenwirken (Tymoszuk et al., 2020, S.892ff). 

Passaretti et. al.  (2023) unterscheiden in ihrem Artikel „The role of culture in enhancing well-being 

and soft skills: from passive to active participation” zwischen den Auswirkungen von passiver und 

aktiver Teilnahme an Kunst und Kulturangeboten. Unter einer aktiven Teilnahme wird dabei neben 

konkreten Prozessen des künstlerischen Schaffens wie Musizieren, Theater spielen oder 

kunsthandwerklichem Arbeiten, auch Veranstaltungen verstanden, die das Publikum performativ 

einbinden und aus ihrer beobachtenden Rolle herausreißt, sodass die Teilnehmenden direkt an der 

Schaffung der Inhalte beteiligt sind (ebd. S.22). 

Ein anschauliches Beispiel dafür sind „one minute sculptures“ von Erwin Wurm. Die das Publikum 

dazu einladen Teil der Skulptur zu werden und erst durch die Partizipation der Besucher:innen eine 

flüchtige und nur temporär existierende Skulptur entstehen lässt, wie die folgende Abbildung zeigt 

(Deutsche Welle, 2014). 

 

 

Abbildung 1: Organisation of Love, 2007, by Wolfgang Guenzel 

 



 

 

46 

Besucher:innen der Ausstellung werden durch Gebrauchsanweisungen dazu angewiesen miteinander 

und den Ausstellungsstücken zu interagieren. Am Beispiel der Abbildung sollen die auf der Plattform 

liegenden Alltagsgegenstände zwischen zwei Körpern platziert und durch diese gehalten werden. 

Passive Teilnahme wird hingegen als eine konsumierende sowie reflektierende Teilnahme 

verstanden. Sie umfasst beispielsweise den Besuch eines Konzerts, eines Museums oder einer 

Kunstausstellung, bei dem die Besucher:innen die Inhalte aufnehmen, ohne aktiv in deren Gestaltung 

einzugreifen (Passaretti et al., 2023, S. 22).  

Dennoch wird passive Teilnahme häufig von gemeinschaftlichen Reflexionsprozessen begleitet, da 

sich die teilnehmenden Menschen über das Gesehene oder Gehörte austauschen (ebd.). Diese 

kollektiven Reflexionsprozesse stellen einen zentralen Bestandteil des gemeinsamen Erlebens dar, 

da sie nicht nur das Verständnis für unterschiedliche Perspektiven fördern, sondern auch neue 

Blickwinkel eröffnen (ebd.). 

Eine wiederholte passive Teilnahme an kulturellen Aktivitäten, hat laut Passaretti et. al. (2023) 

vielfältige positive Effekte auf Individuen und die Gesellschaft in der sie leben. Sie fördert das Gefühl 

von individueller Erfüllung und steigert die Lebenszufriedenheit von Individuen. Darüber hinaus zeigt 

sich der Wert von passiven Teilnahmen an Kunst- und Kulturveranstaltungen ebenfalls im sozialen 

Kontext. Kulturelle Erfahrungen die gemeinsam geteilt oder reflektiert werden, stärken den sozialen 

Zusammenhalt und verringern das Gefühl von Isolation und Einsamkeit indem sie ein 

Gemeinschaftsgefühl durch das gemeinsame Erleben erzeugen. Zudem kann das Eintauchen in 

künstlerische Prozesse und Geschichten die Empathie und das Verständnis für andere Menschen und 

deren Lebenskonzepte und Realitäten fördern. Gleichsam betont Passaretti et al. (2023), dass die 

passive Teilnahme an Kunst- und Kulturveranstaltungen als Form von Flucht vor dem Alltag dienen 

kann und bei Besucher:innen hilft Stress und Angst abzubauen (Passaretti et al., 2023, S. 23). 

Die aktive Teilnahme an kulturellen Aktivitäten trägt maßgeblich zur Entwicklung sozialer 

Kompetenzen wie Teamfähigkeit, Kommunikationsfähigkeit und Problemlösungskompetenzen bei. 

Gleichzeitig stärkt sie das Zugehörigkeitsgefühl der Teilnehmenden, indem sie soziale Netzwerke und 

Unterstützungssysteme aufbaut und Menschen miteinander in Kontakt bringt. Darüber hinaus 

ermöglicht kulturelles Engagement individuellen Selbstausdruck, was sich positiv auf Selbstwertgefühl 

und Selbstvertrauen auswirken kann. Studien zeigen zudem, dass aktives kulturelles Engagement die 

psychische Gesundheit fördert und sogar noch wirksamer als passive Teilnahme zur Linderung von 

Symptomen wie Angststörungen und Depressionen beitragen kann (Passaretti et al., 2023, S. 23f). 

Ein weiterer zentraler Aspekt ist die soziale Eingliederung. Kulturelle Aktivitäten schaffen Plattformen 

für den Austausch zwischen Menschen mit unterschiedlichen Hintergründen und Geschichten, fördern 

gegenseitiges Verständnis und tragen so zu inklusiven Gemeinschaften bei. Zudem tragen solche 

Aktivitäten zur kognitiven und emotionalen Entwicklung bei, indem sie kritisches Denken, Empathie 

sowie die Wertschätzung unterschiedlicher Perspektiven fördern. Schließlich geht aktive kulturelle 

Teilhabe häufig mit einem erhöhten Bewusstsein für gesellschaftliche Probleme, wie soziale 

Ungleichheiten und einem gesteigerten bürgerschaftlichen Engagement einher, wodurch sowohl die 



 

 

47 

Verantwortungsbereitschaft als auch der soziale Zusammenhalt in der Gesellschaft gestärkt werden 

(ebd.). 

 

5.2.3 Gesellschaftliche Relevanz von Kunst und Kultur 

Dieses Kapitel untermauert die gesellschaftliche Relevanz von Kunst und Kultur. Neben den bereits 

genannten Auswirkungen auf der Individualebene kann Kunst auch als wirkungsvoller Motor für 

sozialen Wandel verstanden und genutzt werden. In einer Gesellschaft, in der Kunst frei und keiner 

Zensur unterstellt ist, kann durch sie das Augenmerk auf aktuelle soziale Probleme und Themen 

gerichtet werden, ohne den Anspruch, sie unmittelbar zu lösen. Dabei kann durch das Medium der 

Kunst provoziert werden und das Publikum dazu anregt werden, sich mit unbequemen oder 

herausfordernden Fragestellungen auseinanderzusetzen. 

Kunst kann Gruppen, durch eine Übersetzung von Themen in meist (audio-)visuelle oder gar 

haptische Formen, eine große Sichtbarkeit bieten und als Plattform fungieren, um Meinungen zu 

politischen und gesellschaftlichen Themen auszudrücken und auf politische oder gesellschaftliche 

Geschehnisse zu reagieren (Naikade & Bansal, 2021, S. 2820). Durch die künstlerische Darstellung 

von Diskursen oder gesellschaftlichen Missständen können Betrachter:innen angeregt werden, durch 

ihre individuelle Reflexion eigene Schlüsse zu ziehen und sich aktiv mit den behandelten Themen 

auseinanderzusetzen. Dabei kann ein gemeinsames Bewusstsein für diese Problemlagen entstehen, 

das den kollektiven Diskurs fördert und neue Perspektiven eröffnet. 

Ein Beispiel, wie Kunst und Kultur dafür genutzt werden, Menschen über politische Missstände 

aufzuklären, legen Naikade & Bansal (2021) dar, indem sie aufzeigen, wie auf die Verabschiedung 

eines diskriminieren Staatsbürgerschaftsgesetzes, welches 2019 in Indien verabschiedet wurde, eine 

Welle aus künstlerischem Protest ausbricht. Jener zieht sich in seiner medialen Ausprägung von 

Streetart, über Ausstellungen und Filme, bis hin zu Straßentheaterstücken, welche die Thematik der 

ausgrenzenden Gesetzgebung einem breiten Publikum dort nahbar machen sollte, wo man sie 

erreicht, in ihrer unmittelbaren Lebenswelt. 



 

 

48 

 

Abbildung 2: Ein Wandgemälde in Shaheen Bagh, 2020, by DTM CC0 1.0 

Dabei schafften es indische Künstler:innen in der extrem diversen indischen Gesellschaft, trotz einer 

hohen Quote an Analphabet:innen, eine breite Masse an Menschen zu sensibilisieren und im 

politischen Protest zu vereinen (ebd., S. 2822).  

Ein solcher politisch motivierter Aktionismus zeigte sich auch in Österreich als Reaktion auf die 

Enthüllungen der investigativen Redaktion von CORRECTIV. CORREKTIV veröffentlichte am 10. 

Januar 2024 ihre Recherche zu einem Treffen von Politikern, Neonazis und Unternehmer:innen, dem 

auch der Österreicher, rechtextremer Influencer und Chef der Identitären Bewegung in Österreich 

Martin Sellner beiwohnte. Bei diesem Treffen wurde über einen „Masterplan“ diskutiert, der die 

Vertreibung von Millionen „nicht integrationsbereiter“ Menschen aus Deutschland und Österreich unter 

dem Namen „Remigration“ vorsieht. Die Enthüllung dieses Treffens führte zu einem gesellschaftlichen 

Aufschrei. Nur sieben Tage später wurde als unmittelbare Reaktion ein kurzfristig geplantes 

„Theaterstück“ inszeniert, eine Koproduktion des Volkstheaters Wien, des Berliner Ensembles und 

CORRECTIV. Diese Inszenierung basierte auf ungeschönten Originalprotokollen und setzte sich 

kritisch mit den Ereignissen auseinander. Die Aufführung wurde als Livestream übertragen und 

anschließend auf YouTube verfügbar gemacht (Obermüller, 2024). 

Solche künstlerischen Interventionen tragen dazu bei, gesellschaftliche Ereignisse wie die Enthüllung 

durch CORRECTIV für ein breites Publikum zugänglich und verständlich zu machen, insbesondere 

für Menschen, die sich sonst nicht intensiv mit diesen Themen auseinandersetzen würden. Kunst und 

insbesondere kulturelle Institutionen fungieren dabei als Vermittler:innen, die gesellschaftliche 

Missstände sichtbar machen und komplexe Entwicklungen für die Öffentlichkeit übersetzen. 



 

 

49 

Beide Beispiele verdeutlichen, wie Kunst als Medium genutzt werden kann, um gesellschaftlichen 

Protest auszudrücken, über politische und soziale Ereignisse aufzuklären und letztlich zur Formierung 

einer kritischen und informierten Gesellschaft beizutragen. 

 

5.3 Kapitalformen nach Bourdieu 

Pierre Bourdieu zählt zu den bedeutendsten Soziolog:innen der Nachkriegszeit, der sich in seiner 

kritischen Betrachtung der Gegenwartsgesellschaft insbesondere Ungleichheitsdynamiken widmete 

und durch seine Ideen und Ansätze, eine bedeutsame Betrachtungsweise etablierte (Abels & König, 

2016, S. 181). Er beschreibt die Gegenwartsgesellschaft als eine Klassengesellschaft, die ihre 

hierarchische Struktur aus der Verfügung über drei Kapitalsorten reproduziert. Als jene Kapitalsorten 

definiert er das ökonomische, soziale und kulturelle Kapital (Bourdieu, 2012, S. 229). 

Pierre Bourdieu beschreibt ökonomisches Kapital als eine der drei zentralen Kapitalformen, die zur 

Strukturierung des sozialen Raumes beitragen. Es ist die am direktesten in Geld umwandelbare 

Kapitalform und wird meist in der Form von Eigentumsrechten institutionalisiert. Ökonomisches Kapital 

umfasst finanzielle Ressourcen, Vermögen und alle wirtschaftlichen Mittel, die Individuen oder 

Gruppen zur Verfügung stehen. Es stellt eine Grundlage für soziale Macht dar, da es in andere 

Kapitalformen umgewandelt werden kann und erheblichen Einfluss auf soziale Positionen hat. Die 

Verfügbarkeit dieser Kapitalform stellt Bourdieu als maßgeblich für eine klassenspezifische Form des 

Denkens und Handelns da. In der Alltagswelt könnten sich solche klassenspezifische 

Denkunterschiede beispielsweise in der Wahl des Supermarktes für den Wocheneinkauf ausprägen 

(Bourdieu, 2012, S. 239–242).  

Bourdieu definiert soziales Kapital als die Gesamtheit der sozialen Beziehungen und Netzwerke, die 

Individuen zur Verfügung stehen und auf die sie zugreifen können. Es umfasst soziale 

Verpflichtungen, Zugehörigkeiten und wechselseitige Anerkennungsverhältnisse, die über 

Gruppenzugehörigkeiten institutionalisiert werden können. Soziales Kapital kann sich in Form von 

Mitgliedschaften in Netzwerken, familiären Verbindungen oder beruflichen Kontakten manifestieren 

und bietet Individuen Zugang zu Ressourcen, Unterstützung und Privilegien (Bourdieu, 2012, S. 238). 

Nach Bourdieu (2012) beeinflusst soziales Kapital maßgeblich den Zugang zu Kunst und Kultur. Ein 

Kind aus einer wohlhabenden Familie wächst eher in einem Umfeld auf, in dem Theater- oder 

Opernbesuche selbstverständlich sind, als ein Kind aus einer nicht wohlhabenden Familie. Durch 

elterliche Netzwerke, Abonnements oder Einladungen zu Kunst- und Kulturveranstaltungen wird der 

Zugang erleichtert, und soziale Kontakte im Kulturbereich und zu Menschen die regelmäßig Kunst- 

und Kulturveranstaltungen Besuchen können einen späteren Zugang erleichtern (ebd.). Im Gegensatz 

dazu haben Kinder aus einkommensschwachen Familien häufig keinen selbstverständlichen Zugang 

zu kulturellen Veranstaltungen. Fehlt es an sozialen Verbindungen oder kultureller Prägung im 

familiären Umfeld, liegen die Prioritäten oft auf anderen Dingen und die Hemmschwelle bleibt hoch. 



 

 

50 

Dadurch verstärken sich soziale Exklusionsmechanismen und Kulturinstitutionen wie Theater oder 

Oper bleiben oft hauptsächlich in der Nutzung von gesellschaftlichen Gruppen ausgeprägtem sozialen 

Kapital (Bourdieu, 2012, S. 239). Bourdieu verdeutlicht somit, dass kulturelle Teilhabe nicht nur durch 

finanzielle Mittel, sondern auch durch soziale Netzwerke bestimmt wird (ebd.) 

Kulturelles Kapital hingegen, umfasst laut Bourdieu (2012) nicht nur angeeignetes Wissen, 

Bildungstitel und Qualifikationen, sondern auch kulturellen Geschmack und Lebensstil, die meist durch 

Sozialisation innerhalb der Familie und dem sozialen Umfeld einer Person vermittelt werden (ebd. 

S.231). Laut Bourdieu stellt kulturelles Kapital einen grundlegenden interpretativen Rahmen dar, durch 

den Individuen soziale Wirklichkeit wahrnehmen, Handlungen interpretieren und soziale Gruppen 

voneinander abgrenzen. Besonders im Bereich der Kulinarik, des Sports oder der Mode wird deutlich, 

wie stark individuelle Präferenzen durch das kulturelle Kapital geprägt sind. Bourdieu hebt hervor, 

dass kulturelles Kapital in drei Formen auftritt: inkorporiert, objektiviert und institutionalisiert. Während 

inkorporiertes kulturelles Kapital durch Erziehung und Bildung erworben wird und sich als Wissen oder 

Kompetenz äußert, manifestiert sich objektiviertes kulturelles Kapital in Form von Kunstwerken, 

Büchern oder anderen materiellen kulturellen Gütern. Institutionalisiertes kulturelles Kapital hingegen 

zeigt sich in Bildungsabschlüssen und Titeln, die den sozialen Status einer Person legitimieren (ebd. 

S. 231). 

In ihrem Buch „Die Ziele der reflexiven Soziologie“ (1987) beschreiben Bourdieu und Wacquant, wie 

sich die Kapitalformen gegenseitig beeinflussen und gemeinsam die Position eines Individuums im 

sozialen Raum bestimmen. Den sozialen Raum definiert er als ein „Netz oder eine Konfiguration von 

objektiven Relationen zwischen Positionen“ (Bourdieu & Wacquant, 1987, S. 129). Dieser Raum ist 

nicht statisch, sondern dynamisch und reproduziert sich durch soziale Praktiken und die 

Wechselwirkung zwischen Kapitalformen. Entscheidend ist dabei die symbolische Dimension, die 

darüber bestimmt, welche Formen des Kapitals gesellschaftlich anerkannt und wertgeschätzt werden. 

So führt die ungleiche Verteilung von kulturellem Kapital dazu, dass bestimmte soziale Gruppen 

privilegiert werden, während andere mit strukturellen Barrieren konfrontiert sind. Bourdieu zeigt, dass 

insbesondere das Bildungssystem eine wesentliche Rolle bei der Reproduktion dieser Ungleichheiten 

spielt, indem es bevorzugt die kulturellen Ressourcen der Mittel- und Oberschicht legitimiert und 

belohnt (Bourdieu, 2012, S. 232). 

Die Kapitaltheorie nach Bourdieu bietet eine zentrale Erklärungsgrundlage für ungleiche Zugänge zu 

Kunst und Kultur. Der Zugang zu kulturellen Angeboten wird maßgeblich durch das individuelle 

Kapitalprofil bestimmt. Ökonomisches Kapital beeinflusst die finanziellen Möglichkeiten zur Nutzung 

von Kunst- und Kulturangeboten, während soziales Kapital in Form von Netzwerken und sozialen 

Beziehungen den Zugang erleichtert und kulturelle Praktiken legitimiert. Kulturelles Kapital, bestehend 

aus Wissen, Bildung und habituellen Prägungen, trägt dazu bei, Kunst und Kultur als 

selbstverständlichen Bestandteil des eigenen Lebens zu begreifen. Diese Faktoren bedingen nicht 

nur, ob und wie Menschen an kulturellen Angeboten partizipieren, sondern auch, welche Bedeutung 

sie ihnen beimessen. Bourdieus Theorie ermöglicht durch die vertiefte Theoretisierung der 

Hintergründe eines Zugangs zu Kunst- und Kultur eine differenzierte Analyse der Mechanismen, die 

zur Reproduktion von Exklusion und Privilegien im Kunst- und Kulturbereich beitragen. 



 

 

51 

5.4 Der Habitus als Strukturierungsmodell Sozialer Praxis 

Im Anschluss an die Kapitaltheorie bildet der Habitus einen zentralen Bestandteil von Pierre Bourdieus 

Theorie sozialer Ungleichheit, die im Kontext des Zugangs zu Kunst und Kultur von Bedeutung ist. 

Während Kapitalformen die Ressourcen beschreiben, die Individuen zur Verfügung stehen, erklärt der 

Habitus, wie diese Ressourcen internalisiert werden und das Denken, Wahrnehmen und Handeln der 

Akteur:innen formen (Bourdieu, 2018, S. 19–23). 

Bourdieu definiert den Habitus als ein System von verinnerlichten Dispositionen, das durch 

Sozialisation entsteht und sich in den Praktiken, Vorlieben und Handlungsmustern von Individuen 

manifestiert. Der Habitus strukturiert nicht nur die Wahrnehmung der sozialen Welt, sondern 

beeinflusst auch, welche Möglichkeiten Menschen als für sich zugänglich oder angemessen 

betrachten. Er ist somit das Bindeglied zwischen individuellen Handlungsmustern und 

gesellschaftlichen Strukturen (ebd.). Ein zentraler Aspekt des Habitus ist seine historische und soziale 

Prägung. Er ist nicht angeboren, sondern entsteht durch die Einbettung in einen sozialen Raum, in 

dem bestimmte Normen, Werte und kulturelle Praktiken als selbstverständlich gelten. Menschen, die 

in unterschiedlichen sozialen Milieus aufwachsen, entwickeln verschiedene Habitusformen, die sich 

unter anderem in ihrem kulturellen Geschmack, ihrem Sprachstil oder ihrem Verhalten in sozialen 

Situationen zeigen (ebd.). Für den Zugang zu Kunst und Kultur ist der Habitus besonders relevant, da 

er nicht nur beeinflusst, welche kulturellen Angebote als ansprechend empfunden werden, sondern 

auch, ob sich Individuen mit diesen identifizieren und sich in den entsprechenden Räumen wohlfühlen 

(Bourdieu, 2018, S. 22f). So können bestimmte Kulturinstitutionen, etwa Opernhäuser oder Museen, 

als exklusive Orte wahrgenommen werden, deren Besuch eine spezifische habituskompatible soziale 

Kompetenz erfordert. Dies äußert sich beispielsweise in der Unsicherheit über angemessene 

Kleidung, Verhaltensnormen oder Sprachgebrauch innerhalb kultureller Räume (ebd. S. 21-25). 

Bourdieu beschreibt diese Mechanismen als symbolische Gewalt, da sich soziale Ungleichheiten nicht 

nur in objektiven Barrieren (z. B. finanziellen Hürden) manifestieren, sondern ebenso in subtilen 

Mechanismen der sozialen Abgrenzung, die durch den Habitus reproduziert werden. Dies bedeutet, 

dass der Zugang zu Kunst und Kultur nicht allein durch finanzielle oder organisatorische Maßnahmen 

verbessert werden kann, sondern auch durch eine bewusste Reflexion, der in Kulturinstitutionen 

verankerten sozialen Codes5 (Bourdieu Pierre, 1979, S. 281ff). 

Zusammenfassend ist der Habitus ein Schlüsselkonzept zur Erklärung, weshalb kulturelle Teilhabe 

nicht allein durch objektive Zugangsmöglichkeiten gewährleistet wird, sondern tief in 

gesellschaftlichen Strukturen und sozialen Erfahrungswelten verankert ist. 

 
5 Bourdieus Konzept des Habitus beschreibt, wie soziale Codes, etwa sprachliche Feinheiten, Kleidungsstil 

oder Verhaltensweisen, Ausdrucksformen sozialer Zugehörigkeit sind und der Distinktion zwischen sozialen 

Gruppen dienen (Bourdieu Pierre, 1979, S. 281ff). 

 



 

 

52 

5.5 Physischer und Sozialer Raum 

„Der soziale Raum ist der allgemeine Rahmen der Erfahrungen und der täglichen 

Praxis. Der soziale Raum ist aber auch eine symbolische Ordnung, nach der die 

Menschen Dinge, Situationen, sich selbst, die Angehörigen des eigenen sozialen 

Raumes und auch die, die nicht dazugehören, einordnen und bewerten.“ (Abels & 

König, 2016, S. 183) 

Wie die Einordnung von Abels & König (2016) zu Bourdieus Konzept zeigt, beschreibt Bourdieu den 

sozialen Raum als ein relationales Gefüge sozialer Positionen, das durch die Verteilung verschiedener 

Kapitalformen, ökonomisches, kulturelles und soziales Kapital strukturiert wird. Anders als der 

physische Raum, der geografisch verortet ist, stellt der soziale Raum eine abstrakte Anordnung 

sozialer Gruppen dar, die sich durch Nähe oder Distanz in ihren Lebensbedingungen und 

Handlungsmöglichkeiten definieren (Bourdieu, 2018, S. 48–50). Ein zentrales Merkmal dieses 

Raumes ist, dass soziale Unterschiede sich nicht nur in ökonomischer Ungleichheit, sondern auch in 

symbolischen Abgrenzungen manifestieren. Diese zeigen sich in kulturellen Präferenzen, 

Bildungshintergründen oder dem Zugang zu bestimmten Ressourcen. Dabei sind sozialer und 

physischer Raum eng miteinander verwoben, Soziale Strukturen spiegeln sich in der räumlichen 

Anordnung von Wohnvierteln, Institutionen und kulturellen Orten wider. (ebd.) Bourdieus Konzept des 

sozialen Raums ist besonders relevant für die Analyse von Stadtentwicklung und sozialer Segregation 

im Rahmen von Kulturinstitutionen. Beispielsweise beeinflussen soziale Machtverhältnisse, welche 

Gruppen Zugang zu bestimmten Stadtteilen oder kulturellen Einrichtungen haben, und bestimmen so 

die Dynamik von Inklusion und Exklusion im urbanen Raum. (ebd. S. 50f).  

Der physische Raum stellt nach Bourdieus Anschauung den objektivierten Zustand von sozialen 

Strukturen dar, „es handelt sich bei städtischem Raum um einen von einer Gruppe mit spezifischer 

Kapitalstruktur angeeigneten Raum, die diesen ihren Wünschen, Ansprüchen und Möglichkeiten nach 

gestalten und dieses als öffentliches Interesse deklarieren“ (Lewitzky, 2005, S. 64). In diesem Kontext 

spricht Bourdieu von Raumprofiten, durch den Einsatz von spezifischem Kapital ausgeübte Macht um 

öffentliche Räume zu gestalten, dominieren und zu okkupieren (Bourdieu, 1991, S. 26). Dieser 

Prozess kann nicht nur zu einer verstärkten Reproduktion von Macht und Herrschaftsverhältnissen 

führen, sondern verstärkt zunehmend auch eine Verdrängung von unterprivilegierten 

Bevölkerungsgruppen aus dem öffentlichen Raum, durch exklusive Nutzung bestimmter öffentlicher 

Räume. Bourdieu fasst diese Phänomene als die sich gegenseitig begünstigenden Ghetto-Effekte und 

Klub-Effekte zusammen (ebd.). 

"Der Ghetto-Effekt ist das genaue Gegenteil des Klub-Effekts: Während das 

Nobelviertel wie ein auf aktiven Ausschluß unerwünschter Personen beruhender 

Klub funktioniert und jeden seiner Bewohner symbolisch erhöht, indem es ihm 

erlaubt, am akkumulierten Kapital aller in ihm Wohnenden zu partizipieren [s.a. 

Situationsrendite, Anm. d. Verf.], degradiert das Ghetto symbolisch seine 

Bewohner, indem es in einer Art Reservat Akteure sammelt, die, aller Trümpfe 

ledig, deren es bedarf, um bei den diversen sozialen Spielen mitmachen zu 



 

 

53 

können, nichts anderes gemeinsam haben als ihre gemeinsame 

Exkommunikation.“ (Bourdieu, 1991, S. 32f) 

Im Kontext der Verflechtung von physischem und sozialem Raum spielen symbolische Schwellen eine 

entscheidende Rolle, indem sie als Markierungen sozialer Abgrenzung fungieren. Lewitzky (2005)  

beschreibt, angelehnt an Bourdieu, symbolische Schwellen als sichtbare Strukturen innerhalb des 

physischen Raums, die spezifische Lebensstile und den Geschmack bestimmter sozialer Gruppen 

widerspiegeln und dadurch soziale Unterschiede und Exklusionsmechanismen reproduzieren 

(Lewitzky, 2005, S. 66). 

Diese symbolischen Schwellen manifestieren sich in subtilen, aber wirkungsvollen Formen sozialer 

Ausgrenzung und Machtausübung (ebd.). Ein Beispiel hierfür sind prestigeträchtige Kulturinstitutionen 

wie die Wiener Staatsoper, der Wiener Musikverein oder das Burgtheater. Ihre architektonische 

Gestaltung im Stil der Neorenaissance mit opulenten Fassaden kann bereits von außen eine 

distanzierende Wirkung entfalten. Beim Betreten verstärken weitere Faktoren, wie das vornehm 

gekleidete Personal, komplexe Orientierungssysteme mit zahlreichen Eingängen und Ebenen sowie 

unausgesprochene soziale Erwartungen, etwa ein bestimmter Dresscode, das Gefühl der Exklusivität. 

Insbesondere für Erstbesucher:innen oder Personen ohne habituelle Vertrautheit mit solchen 

Institutionen kann dies eine Barriere darstellen, die Unsicherheit oder Hemmungen erzeugt (Czeike, 

1995, S. 677f) (Wiener Staatsoper, o.D.). 

Symbolische Schwellen sind somit ein zentrales Konzept für die Analyse ungleicher Zugänge zu Kunst 

und Kultur. Sie verdeutlichen, dass physische Niederschwelligkeit allein nicht ausreicht, um kulturelle 

Teilhabe zu gewährleisten. Vielmehr bedarf es eines bewussten Abbaus sozialer und kultureller 

Barrieren, um Kunst und Kultur tatsächlich für alle zugänglich zu machen. Gerade im Kontext der 

Diskussion um Niederschwelligkeit zeigt sich die Relevanz dieses Konzepts, um kulturelle Angebote 

für ein breiteres Publikum attraktiv zu gestalten, müssen nicht nur finanzielle, sondern auch 

symbolische Schwellen erkannt und abbauen abgebaut werden. 

 

5.6 Niederschwelligkeit  

Weber Katharina 

Der folgende Abschnitt geht zunächst näher auf die theoretische Auseinandersetzung mit dem Begriff 

‚Niederschwelligkeit‘ sowie seine stetig zunehmende Relevanz in der Welt der Sozialen Arbeit sowie 

der Gemeinwesenarbeit ein. Danach folgt eine Darbietung diverser konkreter 

Anwendungsmöglichkeiten und eine Analyse von Ansätzen, die zur Förderung von 

Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich beitragen. Ziel dieses Abschnittes ist es, ein tieferes 

Verständnis für die Begrifflichkeit ‚Niederschwelligkeit‘ und ihre praktische Umsetzung zu schaffen 

sowie sowohl Möglichkeiten als auch Herausforderungen kritisch zu hinterfragen.  



 

 

54 

5.6.1 Niederschwelligkeit in der Sozialen Arbeit 

‚Niederschwelligkeit‘ oder das Adjektiv ‚niederschwellig‘ gilt als geflügelter Begriff in der Sozialen 

Arbeit und wird in seiner unscharfen Definition oft als wünschenswerte Eigenschaft in der Sozialen 

Arbeit genannt. Der Begriff gewinnt seine Bedeutung dabei durch die Abgrenzung zur sogenannten 

‚Hochschwelligkeit‘. Hemma Mayrhofer (2012) sieht die umfassende Gemeinsamkeit der Benutzung 

des Begriffes darin, 

„[…] dass damit auf die Bedingungen des Zugangs zu und der Inanspruchnahme 

von Hilfsangeboten oder -maßnahmen für KlientInnen bzw. AdressatInnen referiert 

wird.“ (Mayrhofer, 2012, S. 146f) 

Die zentrale Metapher dabei stellt die Schwellenmetapher dar. Eine Schwelle stellt ein Hindernis wie 

beispielsweise eine Türschwelle dar, welches je nach Höhe den Zugang zu einem Ort oder einem 

Angebot erschwert. In der Sozialen Arbeit ist damit meist der Zugang zu Hilfsangeboten, Maßnahmen 

sowie Förderungen gemeint, worauf im weiteren Verlauf noch näher eingegangen wird.  Die Hürden 

manifestieren sich oft in unterschiedlichen Formen, wie beispielsweise durch Anspruchsberechtigung, 

der Staatsbürger:innenschaft oder der lokalen Meldeadresse. Außerdem können auch Regeln für die 

Nutzung von Angeboten, wie ein Verbot von Substanzkonsum in Einrichtungen, sprachliche oder 

kognitive Voraussetzungen sowie die Einhaltung von Terminen, Barrieren darstellen (ebd.). 

Dabei bietet es sich an, neben der Betrachtung der konkreten Schwellen beziehungsweise zur 

Inanspruchnahme bestimmter niederschwelliger Angebote, ein genaueres Augenmerk darauf zu 

richten, für wen diese eigentlich gedacht sind. Somit lässt sich in weiterer Folge der 

Adressat:innenkreis definieren. Empirisch werden dabei häufig drei Gruppen in den kritischen 

Vordergrund gestellt:  

• Menschen, die aufgrund von Zugangsstrukturen und mit Hilfsangeboten verbundenen Regeln 

in der Inanspruchnahme gescheitert sind  

• Menschen, die aufgrund negativer Erfahrungen mit Hilfesystemen eine allgemeine Skepsis, 

Ablehnung oder Misstrauen gegenüber diesen Systemen entwickelt haben  

• Menschen, die noch keine eindeutige sozialarbeiterische Problemlage aufweisen, jedoch aus 

Sicht der Hilfssysteme als unterstützungsbedürftig gelten (Mayrhofer, 2012, S. 147f).   

Auch Freiwilligkeit wird in der Sozialen Arbeit als zentrales Merkmal niederschwelliger Angebote 

betrachtet. Eine klare Abgrenzung zu hochschwelligen Angeboten ist aufgrund der Freiwilligkeit 

jedoch nicht eindeutig möglich. Niederschwelligkeit ist vor allem dann sinnvoll, wenn Hilfsangebote 

auf freiwilliger Basis beruhen und nicht durch Zwang oder Sanktionen motiviert sind. Zwang und 

Freiwilligkeit bilden ein Kontinuum mit vielen Zwischenstufen. Bei freiwilligen Angeboten wird mit 

positiven Anreizen, beispielsweise Anerkennung, gearbeitet, während Zwang meist durch negative 

Sanktionen wie Strafen unterstützt wird. Die Schwellenhöhe, die Nutzer:innen überwinden müssen, 

hängt somit stark vom Maß der Freiwilligkeit ab. Die Unterscheidung zwischen niederschwelliger 



 

 

55 

Sozialer Arbeit und allgemeinen niederschwelligen Hilfsangeboten ist von großer Bedeutung. Erstere 

geht über materielle Hilfe hinaus mit dem Ziel, weiterführende Entwicklungs- und 

Problembearbeitungsprozesse zu ermöglichen. Derartige Angebote sollen Übergänge schaffen, die 

individuelle und strukturelle Probleme sowie gesellschaftliche Inklusion bearbeiten. Allgemeine 

materielle Hilfen, wie beispielsweise Suppenküchen oder Essensbusse, werden nicht automatisch als 

niederschwellige Soziale Arbeit bezeichnet, sie können jedoch eng mit ihr verbunden sein (Mayrhofer, 

2012, S. 148ff). 

 

5.6.2 Zunehmende Bedeutung niederschwelliger Ansätze 

Ende der 1980er Jahre entstand in der Sozialen Arbeit der niederschwellige Zugang, um die 

Erreichbarkeit jener Personengruppen zu fördern, die Hilfsangebote - etwa in der Jugend-, Drogen 

oder Wohnungslosenhilfe - kaum bis gar nicht in Anspruch nahmen. Ziel ist es, Hilfen ohne 

Zugangshürden und ohne den Anspruch auf Anpassung an vorgegebene, starre Normen zur 

Verfügung zu stellen. Stattdessen sollte den Adressat:innen mit einer akzeptierenden Haltung 

begegnet werden. Die klassischen ‚Komm-Strukturen‘ werden dadurch auf den Ansatz der 

aufsuchenden Sozialen Arbeit ausgeweitet, um so die betroffenen Personen direkt in ihrer gewohnten 

Lebensrealität und ihrem sozialen Alltag zu unterstützen. Dabei steht nicht im Vordergrund, möglichst 

viele hilfebedürftige Personen zu erreichen und ihr Vertrauen zu gewinnen, um sie an das Hilfesystem 

anzubinden. Vielmehr geht es darum, den Menschen in ihrer aktuellen Lebenssituation mit einer 

akzeptierenden Haltung und Offenheit zu begegnen und sie ohne Druck zu unterstützen. Diese 

Ansätze basieren auf den Grundideen der lebensweltorientierten Sozialen Arbeit, die im Folgenden 

anhand von zwei zentralen Aspekten näher dargelegt werden (Steckelberg, 2016, S. 451f). 

 

5.6.2.1 Stabilisierung der Lebenswelten 

Als wesentliches Ziel niederschwelliger Sozialer Arbeit gilt die Stabilisierung der individuellen 

Lebenswelten der Adressat:innen. Dies erfolgt, wie bereits erwähnt, durch existenzielle Hilfen wie 

beispielsweise die Bereitstellung von Kleidung, Essen und einer Unterkunft, durch den Aufbau 

verlässlicher Beziehungen sowie durch den Einsatz gegen Stigmatisierung und Ausgrenzung. 

Lebensweltorientierte Ansätze widersprechen der im Alltag vorherrschenden gängigen Annahme, 

dass Notlagen Menschen dazu motiviere, ihr Leben zu verändern und dass diejenigen, die keine Hilfe 

annehmen, noch nicht ‚tief genug gefallen‘ seien. Diese Vorstellung suggeriert, dass Leid und 

Ausgrenzung die Handlungsfähigkeit betroffener Personen fördern und verkennt dabei, dass derartige 

Belastungen häufig die Situation verschärfen, statt Lösungen anzustoßen. Der lebensweltorientierte 

Ansatz geht davon aus, dass Stabilität die Voraussetzung für die Handlungsfähigkeit der 

Adressat:innen ist (Steckelberg, 2016, S. 451f). Nach Hans Thiersch (2006) sind Sicherheit, 

Strukturen und Routinen sowie eine überschaubare Lebenswelt essenzielle Faktoren, um den Alltag 



 

 

56 

und seine Herausforderungen bewältigen zu können. Ist durch die Stabilisierung des Alltags eine 

Grundlage geschaffen, so sind überhaupt weitere Veränderungsprozesse erst möglich. Hilfsangebote 

im niederschwelligen Kontext lindern somit nicht nur akute Not, sondern sollen auch langfristig die 

Handlungsspielräume der betroffenen Personen stärken (Thiersch, 2006, S. 43f). 

 

5.6.2.2 Zugehörigkeit und Anerkennung 

Ebenso wichtig wie die Stabilisierung der Lebenswelten ist das Schaffen eines Gefühls von 

Zugehörigkeit und Anerkennung. Niederschwellige Einrichtungen sollen von Adressat:innen als 

soziale Räume wahrgenommen werden, in denen sie ohne bestimmte Voraussetzungen anwesend 

sein dürfen. Einerseits ermöglicht dies einen leichten Einstieg in ein Hilfesystem, andererseits deckt 

es auch häufig ein grundlegendes, dauerhaftes Bedürfnis der Nutzer:innen ab. Tendenziell haben 

betroffene Personen bereits wiederholte Beziehungsabbrüche sowie Erfahrungen von Ausgrenzung 

aus Familien-, Freundes- und/oder Arbeitssystemen erlebt. In Hilfesystemen haben jene Menschen 

außerdem wiederholt die Erfahrung gemacht, dass sie bestimmten Anforderungen nicht entsprechen, 

die es benötigt, um die Hilfe zu bekommen die sie suchen. Diese wiederholten 

Ausgrenzungserlebnisse, auf sowohl individueller als auch struktureller Ebene, wirken sich besonders 

negativ auf das Selbstwertgefühl von Menschen. Das Gefühl, nicht Teil von etwas zu sein und nicht 

‚hineinzupassen‘, ist äußerst prägend und sorgt nachhaltig für eine Beeinträchtigung der Fähigkeit zur 

Selbstfürsorge. Aus diesem Grund wird in niederschwelligen Einrichtungen großer Wert darauf gelegt, 

besonders durch lebensweltnahe Ansätze und eine tolerierende Haltung stabile Beziehungen 

aufzubauen, ohne dass sich Nutzer:innen an starre institutionelle Strukturen anpassen müssen. Das 

Erleben stabiler Beziehungen und eines sozialen Raumes, der regelmäßig und ohne Befürchtung 

besucht werden kann, trägt positiv dazu bei, negative Erfahrungen von Ausschluss und Ausgrenzung 

zu überwinden (Steckelberg, 2016, S. 452f). 

Sowohl eine theoretische als auch eine konzeptionelle Weiterentwicklung der niederschwelligen 

Sozialen Arbeit ist vor allem für die Professionalisierung sowie im Kontext aktueller 

gesellschaftspolitischer Herausforderungen von großer Bedeutung. Mit ihrem tolerierenden Ansatz 

und der Idee zur Hilfe ohne Zugangsvoraussetzungen lässt sich niederschwellige Soziale Arbeit nur 

schwer mit dem derzeit vorherrschenden Prinzip des “Förderns und Forderns” (Steckelberg, 2016, S. 

453) vereinbaren. Jenes Prinzip entspricht nicht dem Ansatz der Versorgung ohne Bedingung, 

sondern richtet sich streng nach den Rechten und Pflichten der Betroffenen, nach dem Motto: „man 

bekommt etwas, wenn man auch etwas geben kann“ (Galuske, 2008, S. 17f). 

 

5.6.2.3 Gesellschaftlicher Wandel 

Im Diskurs der „neuen Unterschicht” (Kessl et al., 2007) zeigt sich ein Paradigmenwechsel, der vor 

allem für Personen in prekären Lebenslagen von großer Relevanz ist. Probleme im sozialen Kontext 



 

 

57 

werden primär immer weniger als Ergebnis gesellschaftlicher Ungleichheit, sondern vermehrt als 

Folge individueller Verhaltensmuster und Lebensformen bestimmter Personengruppen verstanden 

(Kessl et al., 2007, S. 10). Insofern wird der professionelle Auftrag der Sozialen Arbeit zunehmend 

darauf ausgelegt, betroffene Personen bei ihrer persönlichen Problembewältigung zu unterstützen, 

entlang gewisser Normalitätsvorstellungen und mithilfe eines Methodenmix aus verschiedenen 

Maßnahmen wie Maßregelung, Wohltätigkeit und Erziehung. Einrichtungen im niederschwelligen 

Kontext stehen hier vor der Herausforderung und dem Druck, ihre Arbeit, die auf dem Stabilisieren 

und Anerkennen der Menschen an sich und weniger auf Maßregelung und Anpassung basiert, ständig 

rechtfertigen zu müssen (Steckelberg, 2016, S. 454). 

Der Begriff Niederschwelligkeit ist jedoch nicht automatisch mit einem lebensweltorientierten und 

akzeptierenden Ansatz gleichzusetzen und nicht selbstverständlich emanzipatorisch ausgerichtet. 

Beispiele wie das „Elberfelder System“ oder aber auch “friendly visiting” nach Mary Richmond 

verdeutlichen, dass jene alltagsnahen Ansätze häufig auch einen kontrollierenden sowie 

disziplinierenden Hintergedanken hatten. Dabei wurden die Lebensumstände der eigenen Klient:innen 

genauer unter die Lupe genommen, sodass sie keineswegs zu viel Unterstützung und nur das 

Notwendigste erhalten (Galuske & Thole, 1999, S. 184). Die Vorstellung, dass es einen idealen, 

funktionierenden Alltag gibt, der sich klar von einem vermeintlich misslungenen unterscheidet, wird 

als konservatives Konzept des Alltages verstanden. Stattdessen meint das kritische Alltagskonzept, 

dass Alltage individueller Menschen nicht in ‚richtig‘ und ‚falsch‘ kategorisiert werden sollten, sondern 

in ihrer Widersprüchlichkeit zu betrachten sind (Thiersch, 2006, S. 41). Die lebensweltlichen 

Betrachtungsweisen werden erst dann greifbar, wenn subjektive Erlebnisse und objektive Zustände 

in Beziehung gesetzt werden (Grunwald & Thiersch, 2018, S. 301ff). 

In der Sozialen Arbeit besteht zudem die Gefahr, dass sich an individualisierende Erklärungsmodelle 

und Normen angelehnt wird und dabei gesellschaftspolitische Rahmenbedingungen und biografische 

Hintergründe ausgeklammert beziehungsweise nicht oder zu wenig beachtet werden. So ist die Arbeit 

am Individuum zwar leichter umsetzbar, die strukturellen Ursachen von Problemen geraten jedoch so 

in den Hintergrund. Das aktive Auseinandersetzen mit Machtverhältnissen sowie das Arbeiten in 

offeneren, flexiblen Settings, die sich mehr an den Bedürfnissen der betroffenen Personen orientieren 

sind, können für Verunsicherung sorgen. Trotzdem ist dies unverzichtbar, da so ein Raum für 

professionelles Handeln und Reflexion geschaffen werden kann. Eine enorm wichtige jedoch so oft 

unterschätzte Kompetenz der Sozialen Arbeit besteht darin, die prekären und komplexen 

Lebensumstände, Geschichten und Probleme der Klient:innen annehmen und aushalten zu können. 

Dabei kann ein Drang entstehen, das Verhalten der betroffenen Person kontrollieren zu wollen, um so 

allgemein mehr Kontrolle über die Situation zu gewinnen. Dies kann jedoch zu einer zusätzlichen 

Belastung für Menschen führen anstatt hilfreich zu sein. Vielmehr steht in niederschwelliger und 

nachhaltiger Hilfe Offenheit, Verständnis und Akzeptanz der meist komplexen Lebensgeschichten der 

Menschen im Fokus. Diesen Ansatz zu fördern und einzufordern, gehört zu den größten und 

wichtigsten Herausforderungen niederschwelliger Sozialer Arbeit. Lebensweltorientierte und 

niederschwellige Hilfe benötigt einen verstehenden Zugang und muss dabei Rücksicht auf äußere 

Lebensumstände und individuelle Verhaltensmuster nehmen. Dabei ist von großer Bedeutung, soziale 



 

 

58 

Probleme und biografische Konflikte zu thematisieren und Widersprüche zu reflektieren (Steckelberg, 

2016, S. 454f). 

Niederschwellige Arbeit umfasst, wie bereits erwähnt, Aufgaben wie zum einen Hilfen zum Überleben 

beispielsweise das Versorgen mit Kleidung, Lebensmittel und Wohnraum und zum anderen 

Erstberatung. Weiters werden zunehmend kulturelle und sportliche Projekte ebenso als eine Form von 

Überlebenshilfe erkannt, da neben der Existenzsicherung der Menschen ebenso deren körperliche 

und psychische Gesundheit von großer Bedeutung ist. Dies können beispielsweise Sing-, Mal-, Sport- 

oder Theatergruppen sein sowie Schreibworkshops oder auch Fahrradwerkstätten, die mithilfe der 

Erfahrung von Selbstwirksamkeit die Selbstständigkeit betroffener Personen fördert. Ebenso zeichnet 

sich der Beratungskontext in niederschwelligen Einrichtungen durch flexiblen und offenen Umgang 

aus und geht weit über den Erstkontakt und die bloße Vermittlung zu anderen Einrichtungen hinaus. 

Dies ergibt sich häufig ganz automatisch, da die Angebote von Adressat:innen immer häufiger über 

längere Zeit genutzt werden (Steckelberg, 2016, S. 451). Die Methodik in niederschwelligen 

Einrichtungen zeichnet sich durch ein offenes, daher auch manchmal ungewöhnliches, weniger 

starres, Setting aus. Oftmals finden Beratungsgespräche nicht zu vereinbarten Uhrzeiten und Orten 

statt, sondern kommen diese eher “zwischen Tür und Angel” zustande und können auch von 

Klient:innen selbst initiiert werden (Knab, 2008, S. 113). Basierend auf Erkenntnissen aus der Praxis 

lässt sich sagen, dass ein niederschwelliger Ansatz nicht als unterste Stufe eines Hilfesystems zu 

betrachten ist, sondern vielmehr als eigenständiges, gegebenenfalls auch längerfristiges 

professionelles Angebot (Steckelberg, 2016, S. 451). 

 

5.6.3 Niederschwelligkeit in der Gemeinwesenarbeit  

Niederschwelligkeit ist ein zentraler Aspekt der Gemeinwesenarbeit, die sich darum bemüht, 

bestimmte Barrieren und Herausforderungen für die aktive Teilnahme sowie den Zugang zu sozialen 

Angeboten auf ein Minimum zu reduzieren. Die Gemeinwesenarbeit verfolgt das Ziel, so nah wie 

möglich an den Menschen und ihrem Wohnraum und ihre Lebensumfeld zu sein. Sie benutzt dafür 

öffentliche Räumlichkeiten wie Treffpunkte oder Nachbarschaftszentren, um einen leichten Zugang zu 

ermöglichen (Heimgarten, 2009, S. 14). Jene nicht-privaten Orte bieten Menschen die Möglichkeit, 

niederschwellig und unkompliziert Treffen zu organisieren, miteinander in Austausch zu kommen und 

so aktiv am Gemeinwesen teilnehmen zu können. Ein essenzieller Teil der Gemeinwesenarbeit ist die 

Förderung von Partizipation und Empowerment. Dabei werden niederschwellige 

Kommunikationswege und Beteiligungsmöglichkeiten geschaffen, um es den Menschen zu 

ermöglichen, sich aktiv an der Gestaltung ihres Gemeinwesens zu beteiligen. Ein Gefühl der 

Hilfslosigkeit und Wut in Bezug auf gesellschaftliche Zusammenhänge und strukturelle Ungleichheit 

sollen dabei aufgegriffen und in Strategien zur Bewältigung umgewandelt werden. Gleichzeitig sollen 

kollektive Anliegen und Ideen sichtbar gemacht und gestärkt werden (Heimgarten, 2009, S. 14). Hinte 

(2002) erklärt, dass es dabei grundsätzlich darum geht, betroffene Personen zu fragen, was sie sich 

wünschen, welche Ziele sie haben und was sie bereit sind, dafür zu tun (Hinte, 2002, S. 6). Somit wird 



 

 

59 

hier eine non-direktive Herangehensweise verfolgt, bei der die Anliegen und Wünsche der Personen 

selbst sowie ihr eigener Wille zur Mitgestaltung im Fokus stehen und Gehör finden. So soll 

niederschwellige Unterstützung geboten werden, ohne belehrend zu wirken oder Vorgaben zu 

machen. 

Die kulturelle Orientierung der Gemeinwesenarbeit lehnt einen stigmatisierenden und 

defizitorientierten Blick auf Menschen ab. Sie werden als Expert:innen ihrer eigenen Lebensrealität 

betrachtet, wodurch die Beteiligung im Sozialraum gestärkt werden und auf keine bestimmte 

Zielgruppe reduziert werden soll.  Außerdem nimmt sich die Gemeinwesenarbeit einer vermittelnden 

Aufgabe zwischen unterschiedlichen Interessensgruppen an und organisiert niederschwellige 

Formate wie Arbeitsgruppen, Diskussionsrunden oder Workshops, um dabei gemeinsam an 

kollektiven Problemlösungen zu arbeiten. In Bezug auf ihre sozialraumanalytische Arbeit, bedient sich 

die Gemeinwesenarbeit unterschiedlicher niederschwelliger Methoden wie Begehungen, 

Befragungen oder auch Interviews und Dokumentenanalysen. Somit lassen sich folglich die soziale 

Infrastruktur und die Bedürfnisse im Raum besser erfassen und die Lebenswelten der Menschen 

besser verstehen. Folglich werden hierzu auch mediale Möglichkeiten genutzt, um Ideen zu verbreiten 

und die öffentliche Wahrnehmung zu fördern. Insgesamt legt die Gemeinwesenarbeit großen Wert auf 

Nähe zum Menschen sowie auf die Schaffung leicht zugänglicher, partizipativer und tolerierender 

Strukturen, die Gemeinschaften stärken und die Lebensqualität der Menschen verbessern 

(Heimgarten, 2002, S. 14f). 

 

5.7 Brücke zur Niederschwelligkeit in Kunst und Kultur 

Die bisher erläuterten Ausführungen verdeutlichen, dass Niederschwelligkeit sowohl in der Sozialen 

Arbeit als auch in der Gemeinwesenarbeit ein zentrales Prinzip ist, um marginalisierte Gruppen zu 

erreichen und ihnen einen leichteren Zugang zu notwendigen Ressourcen, Unterstützung und 

gesellschaftlicher Teilhabe zu ermöglichen. Ähnliche Gedanken lassen sich so ebenso auf den Kunst- 

und Kulturbereich übertragen. Während der Fokus in der Sozialen Arbeit und in der 

Gemeinwesenarbeit häufig auf existenziellen Bedürfnissen sowie sozialer Integration liegt, ist auch 

der Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten ein zentraler Bestandteil gesellschaftlicher Teilhabe, 

Identitätsbildung und soziale Gerechtigkeit. Es wird davon ausgegangen, dass Kunst und Kultur nicht 

nur Formen des individuellen Ausdrucks darstellen, sondern auch essenzielle Mittel für 

Kommunikation, Reflexion und Emanzipation sind. Ein niederschwelliger Zugang zu Kunst- und 

Kulturangeboten kann insbesondere für Menschen, die aufgrund ihrer finanziellen, sozialen oder 

bildungsbezogenen Lebensrealitäten von Exklusion betroffen sind, einen wichtigen Beitrag zu 

Inklusion leisten. Aus diesem Grund wird im weiteren Verlauf beleuchtet, wie Niederschwelligkeit in 

der Kunst- und Kulturlandschaft von Seiten der Einrichtungen und Institutionen besser umgesetzt 

werden kann. Außerdem wird sich damit beschäftigt, welche strukturellen sowie methodischen 

Ansätze hilfreich sind, um kulturelle Angebote für eine breite und diverse Gruppe von Menschen 

zugänglich zu machen. 



 

 

60 

5.8 Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich  

Kunst- und Kulturveranstaltungen sind für viele in Österreich lebende Menschen ein wichtiger Teil 

ihrer Freizeitgestaltung. In einer vom Bundesministerium für Kunst, Kultur, Öffentlichen Dienst und 

Sport in Auftrag gegebene Studie aus dem Jahr 2022 ist deutlich erkennbar, dass ein Zusammenhang 

zwischen kultureller Beteiligung und sozialer Position besteht. Menschen mit höherem Einkommen 

und Bildungsniveau machen mitunter den größten Teil des Kulturpublikums aus. Personen, deren 

Einkommen sich im untersten Drittel einstufen lässt sowie jene die armutsgefährdet sind, nehmen 

deutlich seltener an Kulturveranstaltungen teil. Besonders arbeitslose Menschen erfahren starke 

Benachteiligung und soziale Exklusion im Kunst- und Kultursektor in Österreich. Der Einfluss des 

kulturellen Kapitals auf die kulturelle Teilhabe zeigt sich unter anderem darin, dass das Interesse an 

Kunst und Kultur bei regelmäßigen Besucher:innen, im Gegensatz zu seltenen oder Nicht-

besucher:innen, schon in der Schulzeit gefördert wurde. In Österreich waren im Jahr 2022 

Kinobesuche und Besichtigungen kultureller historischer Denkmäler mit am Beliebtesten unter den 

befragten Personen. Auch wurden Konzerte aus den Genres Pop, Rock, Jazz sowie Schlager und 

Kabaretts häufig besucht. Klassische Kulturangebote wie Museen, Theater, Musicals sowie Opern 

Lesungen und Tanz- oder Ballettaufführungen werden dagegen immer weniger in Österreich besucht. 

Grundsätzlich zeichnet sich eine zunehmende Differenzierung des Kunst- und Kulturpublikums ab: 

Einerseits gibt es immer mehr Menschen, die regelmäßig und genreübergreifend hinweg kulturell aktiv 

sind. Andererseits gibt es eine wachsende Gruppe an Menschen, die ihre Besuche stark einschränkt 

beziehungsweise gänzlich auf kulturelle Veranstaltungen verzichtet (Schönherr & Glaser, 2023, S. 

1ff).  

Grundsätzlich besteht die Annahme, dass Menschen aus allen sozialen Schichten den Wunsch nach 

kultureller Teilhabe und Ausdruck haben. 

“Kultur ist kein vom Alltag getrenntes Phänomen, sie gehört in den 

Zusammenhang der Gestaltung von Lebensverhältnissen” (Oelschlägel, 2012) 

Aus diesem Grund sind niederschwellige kulturelle Aktivitäten wie Straßenfeste, Lesungen, 

Ausstellungen sowie Geschichtsprojekte wesentliche und unverzichtbare Bestandteile einer 

vielfältigen Kunst- und Kulturlandschaft. Ein Schwerpunkt der Arbeit im öffentlichen Kulturbereich liegt 

darin, benachteiligten Bevölkerungsgruppen Räume zu eröffnen, in denen sie eigene kulturelle 

Ausdrucksformen schaffen und gestalten können. Gleichzeitig zielt sie darauf ab, die Fähigkeit zur 

Selbsthilfe zu fördern - nicht durch erzieherische oder therapeutische Ansätze, sondern durch 

kulturelle Praxis. Dabei liegt der Fokus nicht auf Defiziten, sondern die bereits vorhandenen Stärken 

und Fähigkeiten der Menschen (Oelschlägel, 2012). 

 



 

 

61 

5.8.1 Veränderungen in der Publikumsforschung 

Klassische Kunst- und Kultureinrichtungen wie Theater oder Opernhäuser waren bis in die 1990er 

Jahre stark von ihren eigenen Konzepten, Aufträgen, Zielsetzungen und individuellen künstlerischen 

Ansprüchen überzeugt. Den Wünschen und Bedürfnissen der einzelnen Besucher:innen wurde dabei 

wenig Beachtung geschenkt. Dies ist einer der Gründe warum die Publikums- und 

Besucher:innenforschung zunehmend an Bedeutung gewann (Föhl & Lutz, 2010, S. 23). 

Gleichzeitig wurden ebenso beginnende Veränderungen im Stellenwert von klassischen 

Kunsteinrichtungen wie Museen, Opern oder Theater für die Mehrheitsgesellschaft wahrgenommen. 

Sie konkurrierten zunehmend mit anderen moderneren kulturellen Angeboten, wie Fernsehen, Kino 

oder digitale Medien. Das einst gefestigte und stetig reproduzierende Bildungsbürgertum befand sich 

zu dieser Zeit ebenso in einem Wandel. Diversität nahm zu und feste, traditionelle Strukturen lösten 

sich zunehmend auf. Dies führte dazu, dass jene klassischen Kunstformen zunehmend an Bedeutung 

verloren. Im Zuge der fortschreitenden Modernisierung der Gesellschaft befinden sich auch die 

Strukturen sowie das Verhalten des klassischen Publikums und dessen Erwartungen und Bedürfnisse 

in einem Wandel. Erlebnisorientierung, Individualisierung und Pluralisierung gewinnen in diesem 

Prozess immer mehr an Relevanz. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer tiefen 

Auseinandersetzung mit Publikumsforschung, um besser zu verstehen, welche Erwartungen 

Besucher:innen haben. Ein stärkerer Fokus auf die Bedürfnisse des Publikums ermöglicht es Kunst- 

und Kultureinrichtungen, ihr Angebot gezielter auszurichten und ihre Vermarktungsstrategien 

entsprechend anzupassen. Auch aus wirtschaftlicher Sicht ist die Integrierung der Besucher:innen für 

Einrichtungen von Vorteil. Die aktive Einbindung des Publikums in das Geschehen kann die Motivation 

zu weiteren Besuchen steigern und langfristige Bindungen an eine Einrichtung stärken (Föhl & Lutz, 

2010, S. 27ff). Nach Umberto Eco entfaltet Kunst ihre Wirkung grundsätzlich erst dann, wenn das 

Publikum integriert wird. Erst durch die Rezeption und Interpretation der Besucher:innen, kann ein 

künstlerisches Werk als vollendet betrachtet werden (Eco, 1977). 

„Wenn sich (...) das künstlerische Produkt, die kulturelle Produktion erst im 

Besucher vollenden, dann sind Besucherorientierung und Besucherbindung nicht 

etwas von außen an das ansonsten autonome künstlerische Produkt 

Herangetragenes, sondern sind ganz wesentlich mit ihm verbunden“ (Klein, 2008, 

S. 26) 

Allerdings ist klar zu betonen, dass die reine Orientierung an den Wünschen des Publikums nicht das 

einzige Kriterium für die Gestaltung eines Programmes sein darf (Föhl & Lutz, 2010, S. 30f). Dies 

könnte unter anderem Künstler:innen in ihrer künstlerischen Freiheit einschränken und dem 

öffentlichen Kulturauftrag der Einrichtung widersprechen. Stattdessen sollten Kunst- und 

Kultureinrichtungen ihre strukturellen Rahmenbedingungen anpassen sowie Barrieren und 

Zugangshürden reduzieren. Dabei sollte Wert auf die Aufbereitung des Angebots gelegt werden, 

sodass es für ein breites Publikum und individuelle Besucher:innen verständlich und ansprechend 

bleibt. Um dies zu erreichen, müssen Einrichtungen ihr Publikum kennenlernen und verstehen, welche 

Bedürfnisse und Hürden in diesem Kontext bestehen (Klein, 2008, S. 22 und 45).  



 

 

62 

5.9  Ansätze zur Förderung von Niederschwelligkeit im Kunst- und 
Kulturbereich 

In folgendem Abschnitt werden gezielte Ansätze und Methoden vorgestellt, die für die Gestaltung 

eines niederschwelligen und inklusiven Zugangs zur Kunst- und Kulturlandschaft besonders relevant 

sind. Es folgt nun eine zentrale Betrachtung verschiedener Faktoren, die sich positiv auf eine größere 

Teilhabe an Kunst- und Kulturangeboten auswirken können. Dabei wird vor allem auf die Gestaltung 

öffentlicher Räume, die Zielgruppenansprache und Kommunikation, Partizipation, die 

Zusammenstellung eines Teams sowie auf den finanziellen Aspekt niederschwelliger Angebote näher 

eingegangen.  

 

5.9.1 Die Bedeutung von öffentlichen Orten 

„Werden Aktivitäten und Personen zusammengebracht, kann, wie bereits erwähnt, 

ein einzelnes Geschehen zu weiteren, neuen führen. Teilnehmer eines 

Ereignisses haben die Chance auch an anderen teilzuhaben, wodurch ein sich 

selbst verstärkender Prozess beginnen kann.“ (Gehl, 2018, S. 77) 

In der Raumplanung ist das ‚bewusste Planen‘ ein wesentlicher Faktor. Ziele können dabei in 

unterschiedliche Richtungen ausgerichtet sein, wie in das Verstreuen oder das Versammeln von 

Aktivitäten und/oder Personen. Das Gestalten von Gebäuden und Räumlichkeiten hinsichtlich 

relevanter menschlicher Bedürfnisse ist dabei enorm wichtig. Insbesondere steht im Vordergrund, wie 

zentral ein Ort gelegen ist, wie er zu erreichen ist sowie welche möglichen Erlebnisse im näheren 

Umfeld geboten werden. Die Funktionen und Aktivitäten müssen daher sehr gut und bedacht geplant 

werden (Gehl, 2018, S. 77f).  

Zerstreuung von Aktivitäten entsteht dann, wenn eine Fläche, im Verhältnis zur tatsächlichen Nutzung 

durch Menschen, überdimensional gestaltet ist. Befinden sich Plätze weiter voneinander entfernt, führt 

dies zu einer räumlichen Ausdehnung, wodurch Bewohner:innen voneinander und von den 

individuellen Ereignissen des Alltages ferngehalten werden. Demgegenüber können Plätze oder Orte 

auch realistisch dimensioniert gestaltet sein, dass sie der Sinnesreichweite und der Anzahl der 

Menschen entsprechen und angepasst sind, wie es beispielsweise bei Märkten oftmals der Fall ist. 

Ein Aufenthalt in kleineren Räumen wird erfahrungsgemäß als interessanter und einladender 

betrachtet. Dabei ist ein relevanter Punkt, dass ein kleinerer Ort überschaubarer ist und Details nicht 

verloren gehen (Gehl, 2018, S. 87). 

 



 

 

63 

5.9.1.1 Integrierend oder ausgrenzend? 

Integration bedeutet im Architekturkontext, dass eine Vielzahl an Menschen sowie ein großes und 

vielfältiges Angebot an Veranstaltungen und Aktivitäten gleichzeitig Raum finden und nebeneinander 

bestehen können. In diesem Kontext wird dann von Ausgrenzung gesprochen, wenn sowohl 

verschiedene Funktionen als auch unterschiedliche Personengruppen separiert werden. Die 

Verlagerung von Projekten oder Veranstaltungen in einen öffentlichen Raum kann Menschen mit 

unterschiedlichen Hintergründen die Möglichkeit bieten, in gemeinsamen Austausch zu treten und 

schafft Orte der gegenseitigen Anregung und Inspiration. In der Stadt- und Raumplanung soll dabei 

besonders darauf geachtet werden, Räume zu schaffen, in denen Menschen aus unterschiedlichen 

Lebens- und Arbeitsbereichen alltäglich aufeinandertreffen. Öffentliche Kontaktflächen fördern dabei 

soziale Interaktion und spontane Begegnungen. Stadtplanung hat dabei großen Einfluss auf die 

Vermischung beziehungsweise Trennung sozialer Gruppen (Gehl, 2018, S. 97f).  

Ein Beispiel für integrierende öffentliche Räume sind Stadtzentren, die verschiedene Nutzungsformen 

kombinieren. Werden dabei verschiedene Sportarten, kulturelle und künstlerische Projekte wie Tanz, 

Musik, Kino- und Theatervorstellungen, religiöse Veranstaltungen oder diverse Sportarten angeboten, 

führt dies zu einer zunehmenden Motivation zur Teilnahme, da sehr wahrscheinlich für jede:n etwas 

Ansprechendes gibt. Der Ansatz des ‚privaten Wohnzimmers zu Hause‘ dient hier als Vergleich. Ein 

Wohnzimmer ist im herkömmlichen Sinne ein Ort, in dem alle Mitglieder einer Familie 

zusammenkommen und sich miteinander sowie nebeneinander mit gemeinsamen oder 

unterschiedlichen Aktivitäten beschäftigen (Gehl, 2018, S. 103). 

 

5.9.1.2 Einladend oder abweisend? 

Ein öffentlicher Raum und sein direktes Umfeld wirken auf Menschen dann einladend und leicht 

zugänglich, wenn sie eine Verlagerung des privaten, individuellen Lebens in den öffentlichen Raum 

begünstigen. Dies ist unter anderem davon abhängig, in welcher Beziehung der öffentliche Raum zur 

privaten Umgebung steht und welche Grenzen dazwischen existieren. Private Räumlichkeiten oder 

Bereiche, die schwer zugänglich und mit diversen Barrieren verbunden sind, wirken auf Menschen 

oftmals weniger einladend. Grenzen, die hingegen flexibler gestaltet sind, beispielsweise durch 

Übergangszonen, die sich weder ganz in der Öffentlichkeit noch ganz im Privaten befinden, können 

so ein ‚Willkommensgefühl‘ schaffen. Dies schafft Bewegung und kann Menschen dazu motivieren, 

sich zwischen privaten und öffentlichen Bereichen aufzuhalten. Ein zentraler Faktor dabei ist die 

Sichtbarkeit von außen. Orte oder Räumlichkeiten, mit hoher Sichtbarkeit und Transparenz, wie 

Gemeinschaftszentren mit großen Fenstern, wirken auf Passant:innen einladend, da so ein Einblick 

in das Geschehen ermöglicht wird (Gehl, 2018, S. 109). Ein Beispiel hierfür ist die Brunnenpassage 

im 16. Wiener Gemeindebezirk mit ihrer besonders auffälligen Glasfassade. Diese schafft 

Transparenz und macht das Innere von außen sichtbar. Ebenso Plakatständer sowie eine 

mehrsprachige Gestaltung der Außenfläche verstärken auf diese Art und Weise den offenen, 

einladenden Charakter der Einrichtung (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 6). 



 

 

64 

Neben der Sichtbarkeit spielt ebenso der Weg, der zwischen dem öffentlichen Raum und der privaten 

Umgebung zurückgelegt werden muss, eine zentrale Rolle. Kurze Wege und eine gute Anbindung an 

öffentliche Verkehrsmittel fördern dabei die Teilnahme an Projekten oder Veranstaltungen im 

öffentlichen Raum ungemein (Gehl, 2018, S. 111). 

Öffentliche Räume werden gerne, manchmal auch unbewusst, dafür genutzt, psychische Bedürfnisse 

wie dem Wunsch nach sozialer Interaktion, Austausch mit anderen sowie Wissenserwerb und dem 

Bedürfnis nach Abwechslung nachzugehen und zu befriedigen. Physische Bedürfnisse wie Essen, 

Trinken und Schlafen werden hingegen meist bewusst und gezielter erfüllt und stehen somit öfter im 

Vordergrund. Menschen gehen beispielsweise oftmals bewusster aus praktischen Gründen wie dem 

Einkauf oder einem Spaziergang in die Stadt und nicht ausdrücklich mit dem Ziel oder Wunsch, soziale 

Interaktionen oder Austausch zu erhalten. Trotzdem können Aktivitäten wie die Erledigung eines 

Einkaufes ebenso soziale Bedürfnisse befriedigen. Generell werden physische und psychische 

Bedürfnisse oft gleichzeitig erfüllt, wobei erstere meist bewusst genannt werden, während letztere 

eher unbewusst mitschwingen. Jene wichtige Verbindung verdeutlicht die Relevanz von leicht 

zugänglichen, öffentlichen Orten, die Anreize zum Bleiben und Interagieren schaffen (Gehl, 2018, S. 

112f). 

 

5.9.2 Zielgruppenansprache 

Spannend zu beobachten ist, wie Menschen auf Angebote im Kunst- und Kulturbereich aufmerksam 

werden und wie sie seitens der Institutionen am besten erreicht werden können. Für 

Erstbesucher:innen eines Kulturangebots stellt sich heraus, dass informelle Anstöße, wie 

Empfehlungen aus dem Bekannten-, Familien- oder Freund:innenkreis, einen sehr hohen Stellenwert 

haben. Mundpropaganda und positive Erfahrungsberichte von vertrauten Menschen erweisen sich 

daher für Menschen, die ein Angebot zum ersten Mal nutzen, als essenzielle Methode für den Gewinn 

von neuen Nutzer:innen (Glogner & Föhl, 2010, S. 136). Menschen besuchen erfahrungsgemäß lieber 

Veranstaltungen, wenn sie im Vorhinein bereits über andere Personen erfahren haben, dass das 

Angebot ansprechend sein könnte. Personen, die Kunst- und Kulturangebote regelmäßig und 

intensiver nutzen, informieren sich hingegen häufiger über offizielle Kommunikationskanäle der 

Einrichtungen selbst sowie über verschiedene Medien. Daneben sind Hinweise auf kommende 

Veranstaltungen, etwa auf Plakaten, in Auslagen oder auf Litfaßsäulen ebenso nicht zu unterschätzen. 

Auch soziale Medien spielen eine zunehmend wichtige Rolle. Neben traditionelleren Medien wie 

Fernsehen und Zeitungen werden digitale Plattformen wie beispielsweise  Homepages und eigene 

Social-Media-Kanäle der Institutionen immer wichtiger, wenn es um die Ansprache der Zielgruppen 

geht. Tendenziell lassen sich Menschen immer seltener über Radio und Print-Magazine aber auch 

Flyer oder Newsletter der Einrichtungen selbst für den Besuch einer Veranstaltung motivieren 

(Schönherr & Glaser, 2023, S. 38f). 



 

 

65 

Will man als Einrichtung ein möglichst diverses Publikum erreichen, so spielt auch das Thema 

Niederschwelligkeit in der Zielgruppenansprache eine tragende Rolle. Außerdem benötigt es ein 

kritisches Hinterfragen darüber, wie man besonders viele unterschiedliche Menschen erreichen kann. 

Dabei ist relevant, sich mit den verschiedenen Erwartungen der Interessent:innen 

auseinanderzusetzen. Für viele Menschen steht bei einem Besuch einer Kunst- oder 

Kulturveranstaltung primär der Unterhaltungsaspekt im Vordergrund – Angebote werden genutzt um 

Spaß zu haben und dem Alltag zu entfliehen. Auch sind die Erweiterung des Horizonts und der 

Wissenserwerb wichtige Gründe, warum Menschen sich dafür entscheiden, eine Veranstaltung zu 

besuchen. Soziale Begegnungen und der Austausch unter Gleichgesinnten werden von vielen 

Menschen als Anlass gesehen, Kunst- und Kulturangebote in Anspruch zu nehmen (Schönherr & 

Glaser, 2023, S. 1ff). 

 

5.9.3 Partizipation 

Partizipation ist ein wesentlicher Faktor für einen niederschwelligen Zugang zur Kunst- und 

Kulturszene und kann sich auf ganz unterschiedliche Weise äußern. Mit Partizipation ist die aktive 

Teilnahme und Mitgestaltung an künstlerischen Prozessen wie Projekten oder Veranstaltungen zu 

verstehen. So wird die Möglichkeit geschaffen, Interessen auszutauschen und gemeinsame Ideen 

sowie Vorstellungen zu realisieren. Sowohl der Prozess als auch das Ergebnis sind also Produkte 

gemeinsamer Arbeit vieler beteiligter Personen. Das Ziel von einem partizipatorischen Ansatz in der 

Kunst und Kultur ist also, Inklusion zu fördern, verschiedene Sichtweisen und Werte 

zusammenzutragen und daraus etwas Neues zu Schaffen (Bill et al., 2020). Inklusion meint hier, dass 

unabhängig von Herkunft, äußerlichem Erscheinungsbild, gesprochener Sprache oder Behinderung, 

eine Teilnahme und Mitgestaltung an jedem Projekt oder jeder Veranstaltung möglich sein muss. 

“Ein universelles Miteinander muss geschaffen werden. “ (Bill et al., 2020) 

Die Brunnenpassage in Wien setzt auf das prozessorientierte Arbeiten und partizipative 

Kunstproduktion, in dem Kunstschaffende mit Menschen zusammenarbeiten, die zuvor wenig, bis 

keine Berührungspunkte zu Kunst hatten. Dadurch werden teilnehmende Personen selbst zu 

kunstschaffenden Akteur:innen. Um so viele Menschen wie möglich anzusprechen, setzt die 

Brunnenpassage, wie bereits in Kapitel 4.8.1. erklärt, auf zwei Arten von Workshops: „Touch & Go“ 

und „Grab & Grow”. Ersteres gibt einen sehr offenen und niederschwelligen Rahmen vor, in dem 

teilnehmende Personen unverbindlich sowie ohne Anmeldung Workshops besuchen können. Jene 

sind individuell besuchbar und bauen auch nicht zwingend aufeinander auf, sodass ein Einstieg 

jederzeit möglich ist. Im zweiten Format werden Workshops angeboten, in denen eine feste Gruppe 

und eine kontinuierliche Teilnahme vorausgesetzt wird. Hier wird über einen längeren Zeitraum 

gemeinsam auf ein künstlerisches Ziel, meist eine Ausstellung oder Aufführung, hingearbeitet. Beide 

Formate ermöglichen Partizipation und nehmen Rücksicht auf die einzelnen Bedürfnisse und 

Ressourcen der Besucher:innen (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 27f). 



 

 

66 

Eine umfassende Partizipation ist grundsätzlich erst dann möglich, wenn tatsächliche Barrierefreiheit 

gegeben ist. Partizipation, Barrierefreiheit und Inklusion beeinflussen sich stetig gegenseitig. Inklusion 

als einen Normalzustand zu verstehen, sollte dabei stets das Ziel sein. Um betroffenen Menschen 

auch das Gehör und die Aufmerksamkeit zu geben, die es benötigt, muss darauf geachtet werden, 

dass es sich bei diesen nicht nur um Teilnehmer:innen, sondern auch um Partizipierende und 

Anleiter:innen handelt. Dies sowie eine enge Zusammenarbeit und Vernetzung mit anderen 

Einrichtungen können zu nachhaltigen Veränderungen führen. Der Austausch mit Menschen, die mit 

strukturellen oder umweltbedingten Barrieren konfrontiert sind, ist wichtig, um im Sinne der 

Partizipation nicht unbewusste neue Ausgrenzungen zu erzeugen (Bill et al., 2020). 

 

5.9.4 Diversität in Teams 

Partizipation und Inklusion sollte sich nicht nur auf Projekte und Einrichtungen beschränken, sondern 

geht weit darüber hinaus. Unter anderem spielt hier beispielsweise die Zusammensetzung des Teams 

eine tragende Rolle – auch bezüglich der Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturkontext (Bill et al., 

2020). Eine aktive Einbindung in Projekte oder Veranstaltungen von Menschen, die selbst mit 

Barrieren konfrontiert sind, ist sehr wichtig, um eine inklusivere und diversitätsorientiertere 

Kulturlandschaft zu fördern (Braun, 2015). Dabei muss bei der  Auseinandersetzung mit der Thematik 

in Richtung Barrierefreiheit ebenso Rücksicht auf die Vielfältigkeit von körperlichen und geistigen 

Behinderungen genommen werden, um möglichst alle Menschen in Überlegungen zu inkludieren (Bill 

et al., 2020). Durch die Vielfalt von biografischen Hintergründen, Migrationsgeschichten und 

Sprachkenntnissen spricht ein diverses Team eine sehr breite Zielgruppe an und kann so 

möglicherweise besser auf die verschiedensten Lebenswelten der Menschen eingehen. Durch ein 

mehrsprachiges Team wird so vor allem auch die Möglichkeit geschaffen, mehr Menschen auf 

verbaler Ebene zu erreichen und ein Gefühl von ‚Willkommen-Sein‘ vermittelt. Auch 

Multidisziplinarität, also ein Team, das im Kulturbereich unterschiedliche Disziplinen wie Schauspiel, 

Tanz, Musik vereint und zugleich Wissen über Sozialwissenschaften, Stadtplanung oder Technik 

mitbringt, macht ein solches Team in der Kunst- und Kulturlandschaft besonders wertvoll. Eine 

derartige Zusammensetzung an unterschiedlichen Disziplinen ermöglicht es, eine breitere Masse an 

Menschen anzusprechen und Kunst aus verschiedenen Perspektiven betrachten zu können (Pilic & 

Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 31f). 

 

5.9.5 Preiskultur 

Die Preiskultur spielt eine zentrale Rolle im Kunst- und Kulturbereich in Österreich. Personen, die 

armutsgefährdet sind und Schwierigkeiten haben, ihre Lebenserhaltungskosten zu bezahlen, nehmen 

tendenziell, nach einer vom Bundesministerium für Kunst, Kultur, Öffentlichen Dienst und Sport in 

Auftrag gegebenen Studie, insgesamt seltener, aber dennoch regelmäßig an Kunst- und 



 

 

67 

Kulturveranstaltungen teil (Schönherr & Glaser, 2023, S. 104). Kostenloser Eintritt ist hier besonders 

essenziell für eine große Teilhabe an Veranstaltungen sowie einem diverseren Publikum. Es lässt sich 

ein deutlicher Zusammenhang zwischen der Nutzung verschiedener Kunst- und Kulturangebote und 

der finanziellen Situation der Nutzer:innen erkennen: Bei Menschen mit niedrigem Einkommen gibt es 

zwar insgesamt weniger Beteiligung an Veranstaltungen, gleichzeitig nutzen diese jedoch dann 

überdurchschnittlich häufig kostenlose Angebote als andere Personengruppen (Schönherr & Glaser, 

2023, S. 3). Opern, Galerien, Konzerte sowie Museen und Theater werden von 

einkommensschwächeren Gruppen häufiger gratis besucht als von Menschen mit mittlerem bis 

hohem Einkommen. Historische Denkmäler, Kinos sowie Tanz- oder Ballettvorstellungen und 

Lesungen werden grundsätzlich unabhängig von dem Einkommen ungefähr gleich häufig kostenlos 

besucht. Insgesamt zeigt sich, dass Kulturveranstaltungen auf kostenloser Basis bedeutend sind und 

vor allem einkommensschwache Menschen dabei unterstützt, am kulturellen Leben teilzunehmen 

(Schönherr & Glaser, 2023, S. 30f). Zudem ergab die Studie, dass Menschen oftmals wenig bis keine 

Informationen über bestehende Möglichkeiten für vergünstigte oder kostenlose Zugänge zu 

Veranstaltungen haben. Interessent:innen wünschen sich bessere Übersichten der Eintrittspreise 

sowie anderen kostengünstigeren beziehungsweise kostenlosen Angeboten (Schönherr & Glaser, 

2023, S. 105). 

 

5.9.5.1 Kulturpass – Hunger auf Kunst und Kultur 

Der Kulturpass in Wien trägt wesentlich dazu bei, dass die Kunst und Kulturlandschaft in Österreich 

an Niederschwelligkeit gewinnt. Das Schauspielhaus Wien kooperierte im Jahr 2003 mit der Aktion 

Hunger auf Kunst und Kultur, die im Zuge der Armutskonferenz geschaffen wurde. Mit dem Kulturpass 

wird Menschen, die soziale Benachteiligung erfahren, kostenloser Eintritt in zahlreiche 

unterschiedliche kulturelle Einrichtungen ermöglicht. Die Initiative beschäftigt sich grundsätzlich also 

mit der Relevanz und der Zugänglichkeit von Kunst und Kultur und meint: 

„Auch Menschen mit finanziellen Engpässen haben ein Recht auf Kunst und 

Kultur.“ (Hunger auf Kunst und Kultur, 2025) 

Anspruch auf den Kulturpass haben grundsätzlich Menschen, die in finanziellen Verhältnissen leben, 

die als prekär einzustufen sind. Dazu zählen unter anderem Personen, die die Mindestsicherung in 

Anspruch nehmen sowie Bezieher:innen von Notstandshilfe, Berufsunfähigkeitspension, 

Krankengeld, Kinderbetreuungsgeld sowie einer Ausgleichszulage der Mindestpension. Auch erhalten 

Personen den Kulturpass, wenn sie Arbeitslosengeld beziehen mit einem Tagsatz unter 52,40 Euro. 

Anspruch haben ebenso Asylwerber:innen und Menschen in der Grundversorgung. Zudem sind 

Haushalte, mit einem Gesamteinkommen unterhalb der Armutsgefährdungsgrenze 

anspruchsberechtigt. Um die Armutsgefährdung berechnen zu können, muss immer das gesamte 

Haushaltseinkommen berücksichtigt werden. Man muss dabei die Armutsgefährdungsgrenze um den 

Faktor 0,5 für jeden zusätzlichen Jugendlichen ab 14 Jahren und Erwachsenen in einem Haushalt und 

um den Faktor 0,3 für jedes Kind unter 14 Jahren multiplizieren (Hunger auf Kunst und Kultur, 2025). 



 

 

68 

Der Ausstellungsort des Kulturpasses ist davon abhängig, wo der derzeitige Wohnort der 

antragstellenden Person ist. Es gibt verschiedene Einrichtungen, die den Kulturpass ausstellen 

können. Dies hängt davon ab, welche staatlichen Leistungen bezogen werden. Ist man beispielsweise 

Bezieher:in von Arbeitslosengeld, bekommt man den Kulturpass beim jeweiligen Arbeitsmarktservice-

Projektträger. Mit dem Kulturpass erhalten Nutzer:innen freien Eintritt in zahlreichen Kunst- und 

Kultureinrichtungen, die mit der Initiative Hunger auf Kunst und Kultur kooperieren. Dabei findet man 

auf der Website verschiedene Kategorien wie beispielsweise Bildung, Bühne, Film, Museum sowie 

Musik unter denen dann eine genaue Auflistung der Kooperationspartner:innen steht. Jede dieser 

Einrichtungen kann Besitzer:innen eines Kulturpasses in Kombination mit einem Lichtbildausweis 

einen freien Eintritt ermöglichen. Für Einrichtungen oder Veranstaltungen mit begrenzten 

Sitzmöglichkeiten, ist ein gewisses Kontingent an Plätzen für Kulturpass Besitzer:innen vorgesehen. 

Die kooperierenden Einrichtungen sind selbst für die Finanzierung dieser Eintritte zuständig und es 

gibt keine Refundierung (Hunger auf Kunst und Kultur, 2025). 

Der Kulturpass hat so einen Weg geschaffen, kulturelle Teilhabe für interessierte Menschen, 

unabhängig ihrer finanziellen Ressourcen, zu ermöglichen und trägt dazu grundlegend bei, Exklusion 

entgegenzuwirken. Kooperierende Einrichtungen ermöglichen so Kulturpass Besitzer:innen einen 

niederschwelligen Zugang zu ihren Angeboten. 

 

5.10  Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur  

Hill Philip 

Dieses Kapitel widmet sich der Frage der Barrieren und Hürden, die Menschen die Nutzung und 

Teilnahme an Kunst und Kulturveranstaltungen erschweren oder diese sogar verhindern.  

Tal Feder (2023) beschreibt vier aufeinander aufbauende Typen des Zugangs zu Kunst- und 

Kulturangeboten, wobei er sich bei Theorien von O´Hagan (1998) und Eisentraut (2012) bedient und 

diese zu einem aufeinander aufbauenden Model vereint.  

 

Abbildung 3: Zugangsmodell nach Feder (2023, S. 674) 



 

 

69 

Die Bedingungen „Right“, „Opportunity“, „Participation“ und “Reception” bauen nicht nur aufeinander 

auf, sondern bedingen sich. Unter „Right“ versteht Feder (2023) das Recht an Kunst- und 

Kulturveranstaltungen teilnehmen bzw. sie konsumieren zu dürfen. Dieses Recht kann durch 

Ausgrenzung, diskriminierende oder allgemeine Gesetzte eingeschränkt werden, welche sich gegen 

bestimmte Formen der Kunst, spezifische gesellschaftliche oder Ethnische Gruppen richten können 

(Feder, 2023, S. 674). Beispiele für solche Einschränkungen sind zum einen die „Crow Laws“ in den 

Vereinigten Staaten, welche die African-American Community aufgrund ihrer ethnischen 

Zugehörigkeit von jeglichem Konsum von klassischer Kunst und Kultur ausschloss, bis das Gesetz ab 

den 60er Jahren nach und nach aufgelöst wurde. Zum anderen wurde während der Taliban Herrschaft 

in Afghanistan 1996 bis 2001 hingegen nicht religiöse Musik, sowie Tanz, aber auch das Zeigen von 

Filmen, Ausstellungen und viele weitere Ausdrucksformen generell verboten (Pascale, 2014, S. 56). 

Die Bedingung „Opportunity“ definiert Feder (2023) wie folgt: “I define opportunity as the physical 

possibility of an individual to consume art with a reasonable effort.” (Feder, 2023, S. 674). Damit wird 

vorausgesetzt, dass es Möglichkeiten in einer akzeptablen Distanz geben muss, um Kunst und Kultur 

erleben zu können. Feder bringt dabei Beispiele aus ländlichen Regionen mit verkümmerten 

Kulturlandschaften auf, damit setzt er die Bedingung, dass der Aufwand zur Partizipation in Kunst und 

Kultur nicht zu hoch sein darf, bzw. die Anstrengungen zur Partizipation angemessen seien müssen 

(ebd.).  

Feder (2023) fasst unter dem Begriff „Participation“ jene individuellen Hürden zusammen, die eine 

aktive Teilnahme an Kunst- und Kulturangeboten erschweren. Denn auch wenn objektiv betrachtet 

Zugangsmöglichkeiten bestehen, führt dies nicht zwangsläufig zur tatsächlichen Nutzung. 

Entscheidend sind dabei persönliche Ressourcen, die für eine Partizipation ausschlaggebend sein 

können(Feder, 2023, S. 675). 

Zu den häufigsten Barrieren zählen dabei finanzielle Einschränkungen und Sprachbarrieren, aber 

auch der Zugang zu Informationen über bestehende Angebote. Letzterer ist eng mit der 

soziokulturellen Prägung und der gesellschaftlichen Position der Individuen verknüpft. Selbst finanziell 

messbare Hürden sind nicht ausschließlich monetär bedingt, sondern unterliegen individuellen 

Bewertungen und Priorisierungen (ebd.). So ist es nicht allein die objektive Höhe eines Eintrittspreises 

die über eine Teilnahme entscheidet, sondern auch die persönliche Wertzuschreibung und die 

habituelle Prägung der jeweiligen Person (ebd.). 

Ein weiterer zentraler Faktor ist die zeitliche Verfügbarkeit. Viele kulturelle Angebote, insbesondere 

im Bereich der darstellenden Künste, sind an feste Veranstaltungszeiten und -orte gebunden, was 

bestimmte Personengruppen ausschließt. Menschen mit Betreuungspflichten, Schichtarbeitende oder 

Personen mit eingeschränkter Mobilität stehen vor erheblichen Herausforderungen, wenn kulturelle 

Veranstaltungen überwiegend am Abend stattfinden (ebd.). 

Diese individuellen Hürden verdeutlichen, dass der Zugang zu Kunst und Kultur nicht allein durch 

physische oder finanzielle Niederschwelligkeit verbessert werden kann. Vielmehr bedarf es einer 

gezielten Berücksichtigung persönlicher und sozialer Faktoren, um Teilhabe wirklich zu ermöglichen. 



 

 

70 

“Reception – I refer to reception as the ability to appreciate, enjoy, decode, and 

understand art.“ (Feder, 2023, S. 675) 

So stellt als „Reception“ ein tieferes Verständnis einer Kunstform da, die sich am Beispiel eines 

Konzertes im Unterschied zwischen einer schlichten physischen Anwesenheit und dem Zuhören 

gegenüber der Fähigkeit bewusst die Musik zu hören und sich dabei emotional von ihr angesprochen 

zu werden, ihren Feinheiten und Einzelteile zu erkennen. Auf einer anderen Eben könnte sich der 

Unterschied durch das unterschiedliche Erleben ausgedrückt werden, das sich durch das Wissen über 

spezifische soziale Normen der Veranstaltung sowie Wissen über die Kunstform ausprägt. So kann 

eine Person zu ein Rap Konzert einer spezifischen Gruppe anders erleben, wenn sie beispielsweise 

mit der Subkultur, in der sie sich auf dem Konzert bewegt und mit ihren Normen und Gepflogenheiten 

vertraut ist, oder aber auch die Texte der Gruppe kennt (ebd.). 

Auch ästhetische Kontextelemente wie Sprache und künstlerischer Stil spielen eine entscheidende 

Rolle für den Zugang zu Kunst und Kultur. In kulturell diversen Gesellschaften variieren die 

künstlerischen Vorlieben erheblich zwischen ethnischen und kulturellen Gruppen. Studien belegen, 

dass Herkunft und ethnische Zugehörigkeit den Kunst- und Kulturkonsum maßgeblich beeinflussen, 

selbst wenn Faktoren wie Bildung und sozialer Status vergleichbar sind (Nekhvyadovich, 2013, S. 

833). 

Diese Unterschiede lassen sich durch tief verwurzelte kulturelle Muster erklären. Archetypische 

Motive, Themen und Bildsprachen spiegeln die spezifischen Traditionen und Mentalitäten einer 

Gruppe wider und prägen so ihre ästhetischen Präferenzen. Kunst ist dabei nicht nur Ausdruck 

individueller Kreativität, sondern stets auch Teil kollektiver Identität, die über Generationen hinweg 

weitergegeben wird. In diesem Zusammenhang betonen Forschungen zur Ethnizität in der Kunst, dass 

sich nationale und ethnische Kunststile durch charakteristische narrative Strukturen, symbolische 

Inhalte und visuelle Codes auszeichnen, die für Mitglieder der jeweiligen Gruppe intuitiv verständlich 

sind (ebd.). 

Die Berücksichtigung dieser Unterschiede kann im Kontext eines niederschwelligen Zugang zu Kunst 

und Kultur von Bedeutung sein. So kann kulturelle Diversität und unterschiedliche Rezeptionsweisen 

stärker in kuratorische und künstlerische Vermittlungskonzepte integriert werden. Kunstvermittlung 

kann hierbei eine Brückenfunktion übernehmen, indem sie unterschiedliche kulturelle Kontexte 

sichtbar macht und damit neue Zugänge schafft. 

Die vom Bundesministerium für Kunst, Kultur, öffentlichen Dienst und Sport in Auftrag gegebene 

Grundlagenstudie soll die Kulturelle Beteiligung in Österreich aufzeigen und somit empirische Daten 

über die NutzerInnen von Kuns und Kulturangeboten liefern (Schönherr & Glaser, 2023, S. 1). 

Die Studie zeigt, dass Kunst- und Kulturangebote in Österreich vor allem von Menschen mit höherem 

Bildungsabschluss (Matura oder akademischer Abschluss) sowie von Personen genutzt werden, die 

in einem kunst- und kulturaffinen familiären Umfeld aufgewachsen sind. Zudem veranschaulicht sie, 

dass 81 % der österreichischen Bevölkerung im Jahr 2022 mindestens einmal eine Kultureinrichtung 

besuchten, während 18 % regelmäßig an kulturellen Veranstaltungen teilnahmen. Besonders 



 

 

71 

Menschen im Alter zwischen 15 und 35 Jahren nutzen Kulturangebote überdurchschnittlich häufig, 

was vor allem auf größere zeitliche Ressourcen in dieser Lebensphase zurückzuführen ist (ebd. 

S.20f). 

Darüber hinaus sind Personen mit höherem Einkommen (oberes Einkommensdrittel) und 

akademischem Hintergrund deutlich stärker unter den Kulturteilnehmer:innen vertreten als Menschen 

mit niedrigeren Bildungsabschlüssen und geringerem Einkommen. Die Studie operationalisiert 

niedrigen Bildungsstand über formale Abschlüsse und zählt dazu insbesondere Personen mit maximal 

Pflichtschulabschluss oder Lehrabschluss. Ein niedriges Einkommen wird laut Schönherr & Glaser 

(2023) als solches definiert, das nur knapp zur Deckung der monatlichen Lebenshaltungskosten 

ausreicht. 

Schönherr & Glaser (2023) unterscheiden unter sozioökonomische und strukturellen sowie 

persönlichen Barrieren.   

Im Kontext sozioökonomischer Barrieren erweisen sich finanzielle Einschränkungen und Bildung als 

zentrale Faktoren für eine geringere Partizipation an Kunst- und Kulturangeboten innerhalb des 

einkommensschwächeren Drittels der Gesellschaft. Besonders Menschen mit einem niedrigeren 

Bildungsniveau haben einen erschwerten Zugang zu kulturellen Angeboten, was maßgeblich auf ein 

geringes kulturelles Kapital zurückzuführen ist. Dieses Kapital, das Wissen über und Vertrautheit mit 

Kunst und Kultur umfasst, wird häufig bereits in der Kindheit vermittelt und kann durch kulturelle 

Bildung und gezielte Fördermaßnahmen in der Schulzeit weitergegeben und gestärkt werden (ebd. S. 

24f). 

Auf der persönlichen Ebene sind es besonders die zeitlichen Ressourcen, die Menschen in der 

Nutzung von Kulturangeboten einschränken, diese sind ebenfalls eng verwoben mit 

Betreuungspflichten und mangelnder Kinderbetreuungsmöglichkeiten im Rahmen von 

Kulturveranstaltungen (ebd.). Darüber hinaus wirken sich auch alters- und gesundheitsbedingte 

Einschränkungen negativ auf die kulturelle Beteiligung aus, was gerade bei älteren Menschen ins 

Gewicht fällt. 10% der Befragten wünschen sich eine Begleitperson für Kulturveranstaltungen, weil 

der Besuch alleine aus für sie eine Barriere darstellt (ebd., S. 49f).  

Ein weiterer entscheidender Faktor für die kulturelle Beteiligung ist die Zugänglichkeit von 

Informationen über Kunst- und Kulturangebote. Die Studie zeigt, dass fehlende oder unzureichende 

Informationen eine bedeutende Hürde für viele potenzielle Besucher:innen darstellen. 40 % der 

Befragten gaben an, dass sie sich einen besseren Überblick über bestehende Kulturangebote und 

deren Eintrittspreise wünschen würden, was darauf hindeutet, dass nicht nur die Kosten selbst, 

sondern auch deren Transparenz eine Rolle spielen (Schönherr & Glaser, 2023, S. 38–41). 

Ein besonders relevanter Aspekt ist die soziale Selektivität des Informationsflusses. Menschen mit 

akademischem Abschluss oder einem kunst- und kulturaffinen Umfeld erhalten häufiger persönliche 

Empfehlungen zu Veranstaltungen, während Personen mit niedrigerem Bildungsstand oder 

geringerem kulturellen Kapital seltener über informelle Netzwerke auf Kulturangebote aufmerksam 



 

 

72 

gemacht werden. Dies verstärkt bestehende Teilhabeungleichheiten, da kulturelle Informationen nicht 

für alle Zielgruppen gleichermaßen zugänglich sind (ebd.). 

Auch die genutzten Informationskanäle spielen eine zentrale Rolle. Während ältere Menschen stärker 

auf traditionelle Medien wie Zeitungen, Radio und Plakate angewiesen sind, informieren sich jüngere 

Menschen vor allem über Social Media und digitale Plattformen. Kultureinrichtungen, die ihre 

Kommunikation primär über klassische Kanäle betreiben, laufen somit Gefahr, bestimmte 

Bevölkerungsgruppen nicht zu erreichen (Schönherr & Glaser, 2023, S. 41). 

 

 

Abbildung 4: Informationsverhalten nach Altersgruppen, Schönherr und Glaser 2023 

 

Zudem wird in der Studie deutlich, dass viele Menschen nicht wissen, welche kulturellen Angebote 

kostenlos oder vergünstigt zugänglich sind. Insbesondere Personen aus einkommensschwächeren 

Haushalten beteiligen sich seltener an Kunst- und Kulturveranstaltungen, obwohl sie 

überdurchschnittlich oft Gratiseintritte nutzen würden, wenn sie darüber besser informiert wären 

(ebd.).  



 

 

73 

6 Methodik 

Weber Katharina 

Im folgenden Kapitel wird das methodische Vorgehen der vorliegenden Masterarbeit beleuchtet. 

Zunächst wird der Zugang zum Forschungsfeld beschrieben sowie die Zielgruppen der Forschung 

näher eingegrenzt. Anschließend erfolgt eine Begründung des gewählten qualitativen 

Forschungsdesigns statt, bevor die ausgewählten Datenerhebungsmethoden, leitfadengestützte 

Interviews sowie World Café, erläutert werden. Aufbauend auf der Datenerhebung folgt eine vertiefte 

Auseinandersetzung mit der Auswertung der erhobenen Daten mittels qualitativer Inhaltsanalyse nach 

Mayring (2008). Abschließend folgt eine Darstellung des Einsatzes von Künstlicher Intelligenz im Zuge 

dieser Forschungsarbeit.  

 

6.1 Feldzugang 

Hill Philip 

Nach der Formulierung unserer Hauptforschungsfragen „Wie kann ein niederschwelliger Zugang zu 

Kunst und Kultur gefördert werden?“ und „Welche Angebote können gesetzt werden, um Menschen 

unter dem Fokus der Transkulturalität in den Austausch zu bringen?“ wurde ein grobes 

Forschungskonzept erarbeitet.  

Dieses fokussierte die Durchführung von Leitfadeninterviews mit Schlüsselpersonen aus Kunst- und 

Kulturinitiativen, die wir als niederschwellig und transkulturell arbeitend wahrnehmen. Auf Basis der 

Erkenntnisse der ersten Interviews wurden weitere Akteur:innen und Nutzer:innen interviewt.  

Die ersten Initiativen, die wir via Mail kontaktierten, waren die Brunnenpassage, Stand 129 

(Ankerbrotfabrik) und das Project Mosaic. Alle sagten rasch zu ein Interview zu führen und das 

Forschungsvorhaben zu unterstützen. Vorbereitend für die Interviews, wurde ein Leitfaden wie in 

Kapitel 6.2.2 beschrieben, gestaltet und die Datenschutzerklärung der FH St. Pölten von den 

Interviewten unterschreiben. Durch die Erfahrungen der ersten Interviewreihe, kristallisierte sich eine 

verstärkte Relevanz für die Nutzer:innenperspektiven heraus. Daher wurden im Anschluss an die 

ersten Interview drei leitfadenbasierte Nutzer:inneninterviews sowie ein World Café durchgeführt.  

Die interviewbereiten Nutzer:innen fanden wurden aus dem erweiterten Freund:innnenkreis der 

Forschenden akquiriert. Das Sample besteht aus, einer migrantische Frau und Mutter mittleren Alters, 

einem jungen männlichem Akademiker und eine junge migrantische Akademikerin. 

  



 

 

74 

Das World Café hingegen organisierten wir in Kooperation mit dem Diversity Cafe in St. Pölten, mit 

dem wir seit Anfang unseres Forschungsvorhaben einen Kontakt pflegten. Die Entscheidung dazu fiel 

aus dem Interesse für das Projekt Diversity Cafe heraus, da dieses verschiedene Migrantische 

Communitys in St. Pölten an einem Ort mit unterschiedlichen selbstverwalteten Angeboten vereint. 

Zudem konnte dadurch der Fokus auf die Stadt Wien durch eine St. Pöltner Perspektive erweitert 

werden. 

Um eine weitere Perspektive von Förderern der Niederschwelligkeit und Transkulturalität zu erheben, 

entschied sich die Forschungsgruppe dazu, Vertreter:innen von Institutionen zu interviewen, welche 

selbst nicht direkt Kunst- und Kulturevents veranstalten, sondern als Plattformen oder Förder:innen 

für Niederschwelligkeit oder Transkulturalität einstehen. So wurden via Mail und über persönliche 

Kontakte drei weitere Interviews mit einer Vertreterin der MA7 (Magistrat für Kunst und Kultur), der 

Initiatorin von Hunger auf Kunst und Kultur (Initiator:innen des Kulturpasses) und dem Besitzer des 

Spektakel´s (ein Kulturraum für Künstler:innen) initiiert. Mit den Vertreter:innen dieser Institutionen 

wurden ebenfalls leitfadenbasierte Interviews (siehe Kapitel 6.2.2) geführt.  

Das Daten-Sampling wurde somit durch eine explorative Phase gestartet und fand sich im 

Forschungsprozess, wobei drei Perspektiven, Nutzer:innen, Veranstalter:innen und Förder:innen, 

deutlich beleuchtet werden können. Die folgende Tabelle bietet eine Übersicht über die Interviews. 

 

Tabelle 1: Darstellung der Interviewpartner:innen 

 
  

Interviews 

Veranstalter:innen Förder:innen  Nutzer:innen 

Verein Mosaic 

(Interkultureller Frauenverein) 

MA7 (Wiener 

Magistartsabteilung für Kunst- 

und Kultur(förderung)) 

S. (Frau mittleren Alters, Mutter 

und Gastronomin) 

 

Brunnenpassage 

(Kunst- und Kulturinitiative) 

Hunger auf Kunst und Kultur 

(Initiator:innen des 

Kulturpasses) 

J. (Mann, Anfang 30, Architekt) 

 

Stand 129 

(Kunst- und Kulturinitiative) 

Spektakel Sl. (Frau Ende 20. Studierende) 



 

 

75 

6.1.1 Zielgruppe 

Bonifazi Anja, Hill Philip  

Die Zielgruppen dieser Forschungsarbeit unterscheiden sich entsprechend der beiden zentralen 

Forschungsfragen. Zum einen wird der Fokus auf die Förderung von Transkulturalität gelegt, zum 

anderen wird untersucht, welche Faktoren einen niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur 

ermöglichen. Um beide Perspektiven umfassend analysieren zu können, wurde die Zielgruppe breit 

gefasst und den Forschungsfragen entsprechend differenziert.  

 

6.1.2 Zielgruppe im Kontext der Förderung von Transkulturalität  

Zu Beginn des Forschungsprozesses wurde ursprünglich angedacht, die Zielgruppe ausschließlich 

auf Menschen mit Migrationshintergrund zu fokussieren. Im Verlauf der Konzeptionsphase wurde 

jedoch deutlich, dass ein solcher Fokus dem transkulturellen Ansatz nicht gerecht wird. 

Transkulturalität lebt von der Wechselwirkung unterschiedlicher kultureller Hintergründe und entfaltet 

ihr volles Potenzial erst dann, wenn Menschen mit und ohne Migrationshintergrund gleichermaßen in 

den Austausch eingebunden werden. Das bewusste Einbeziehen beider Gruppen ermöglicht es, 

Gemeinsamkeiten und Differenzen sichtbar zu machen und neue kulturelle Verflechtungen entstehen 

zu lassen. Daher wurde die Zielgruppe wie folgt definiert:  

• Personen mit Migrationshintergrund, die aufgrund gesellschaftlicher Ausschlüsse oder 

sprachlicher Barrieren potenziell weniger Möglichkeiten haben, aktiv am gesellschaftlichen 

Leben teilzunehmen als andere Personen. Ihre kulturellen Ausdrucksformen und Erfahrungen 

sollen im Rahmen transkultureller Angebote eingebunden werden, um soziale Teilhabe zu 

fördern und kulturelle Vielfalt sichtbar zu machen.  

• Personen ohne Migrationshintergrund, die durch die Teilnahme an transkulturellen Formaten 

ihre Perspektiven erweitern und aktiv an einem gleichberechtigten Austausch teilnehmen 

können. Das Zusammenspiel beider Gruppen ermöglicht es, neue Verbindungen zu schaffen, 

Vorurteile abzubauen und gegenseitiges Verständnis zu fördern. 

  

6.1.3 Zielgruppe im Kontext niederschwelliger Zugänge  

Um das Thema niederschwelliger Zugänge zu Kunst und Kultur aus einer gesamtgesellschaftlichen 

Perspektive betrachten zu können und dem Ziel nachzukommen, strukturelle und individuelle 

Barrieren zu identifizieren, die Menschen daran hindern, an Kunst- und Kulturangeboten teilzuhaben, 



 

 

76 

aber auch Lösungen und Faktoren identifizieren zu können, die Niederschwelligkeit befördern, wurde 

die Zielgruppe wie folgt definiert:  

Die Zielgruppe umfasst sowohl Nutzer:innen von Kunst und Kulturangeboten, die sich von Barrieren 

betroffen sehen, als auch institutionelle Akteur:innen und Förderstellen im Bereich Kunst und Kultur. 

Ziel dabei ist es ein umfassendes Verständnis für bestehende Barrieren und mögliche 

Lösungsansätze zu erhalten zu können.  

Die qualitative Datenerhebung erfolgte dabei mit Fokus auf drei zentrale Zielgruppen:  

• Nutzer:innen von Kunst- und Kulturangeboten, insbesondere Menschen, die potenziell von 

Zugangshürden betroffen sind (z. B. aufgrund finanzieller, sprachlicher, sozialer Hürden).  

• Leiter:innen von Kulturinitiativen, die in ihrer Arbeitsweise transkulturelle und niederschwellige 

Ansätze forcieren und aktiv daran arbeiten, Kunst und Kultur für diverse Zielgruppen 

zugänglich zu machen.  

• Vertreter:innen von Förderstellen und Einrichtungen, die Kunst- und Kulturprojekte finanziell 

oder infrastrukturell unterstützen und deren Rahmenbedingungen maßgeblich zu der 

Gestaltung von Zugangsstrukturen beitragen.  

Die Zielgruppe dieser Untersuchung umfasst somit sowohl erwachsene Menschen, die kulturelle 

Angebote nutzen oder durch Barrieren und Hürden an dieser Nutzung gehindert werden, als auch 

institutionelle Akteur:innen, die diese Angebote gestalten oder fördern. Durch diese breite Perspektive 

wird im Rahmen einer qualitativen Inhaltsanalyse nach Mayring, eine Analyse der strukturellen 

Faktoren ermöglicht, die Niederschwelligkeit im Kontext von Kunst und Kultur beeinflussen.  

 

6.2 Datenerhebung 

Hill Philip 

In diesem Kapitel werden zunächst die Grundsätze qualitativer Sozialforschung erläutert, 

darauffolgend, das gewählte Forschungsdesign erklärt und die gewählten Methoden der 

Datenerhebung: Leitfadengestützte Interviews mit Expert:innen und Nutzer:innen sowie das World 

Café, erläutert und begründet (Gläser & Laudel, 2010, S. 110), (World Café 2023). 

Darüber hinaus wird die Wahl der Methode zur Datenauswertung, die Inhaltsanalyse nach Mayring 

erläutert und begründet (Mayring, 2008, S. 42). Ziel des Kapitels ist es, den methodischen Zugang 

und den Verlauf der Forschung transparent und nachvollziehbar darzustellen.  



 

 

77 

6.2.1 Qualitative Sozialforschung  

Für die Untersuchung niederschwelliger Zugänge zu Kunst und Kultur sowie der Förderung 

transkulturellen Austauschs bietet sich ein qualitatives Forschungsdesign an, da es ermöglicht, 

komplexe soziale Realitäten in ihrer Tiefe zu erfassen, nachvollziehbar zu machen und in ihrer 

Vielschichtigkeit zu analysieren (Flick, 2021, S. 27). 

Qualitative Sozialforschung kann Phänomene von innen heraus begreifbar gemacht werden, wobei 

die Komplexität sozialer Situationen aufgezeigt werden um ein Verständnis für die Sichtweisen 

unterschiedler Akteur:innen zu schaffen (ebd. S. 95). Ein weiteres Merkmal des qualitativen 

Forschungsansatzes ist das interpretative Paradigma, das soziale Realität als ein durch 

Interpretationshandlungen geformtes Konstrukt betrachtet, welches von subjektiven Wahrnehmungen 

und Deutungen geprägt ist (Lamnek, 2010, S. 32). 

Laut Hopf (2016) sollten bestehende Erwartungen und theoretische Annahmen in der qualitativen 

Forschung durch Offenheit gekennzeichnet sein. Idealerweise stehen diese Aspekte in einem 

kontinuierlichen Wechselverhältnis, wodurch sich das theoretische Vorverständnis im Verlauf der 

Analyse durch den Austausch mit den erhobenen Daten konkretisiert, weiterentwickelt oder 

gegebenenfalls revidiert wird (Hopf, 2016, S. 15).  

Die Wahl eines qualitativen Forschungsdesigns erweist sich für diese Masterarbeit als besonders 

sinnvoll, da die untersuchten Themen, niederschwelliger Zugang zu Kunst und Kultur sowie 

transkultureller Austausch, komplexe soziale Phänomene darstellen, die stark von individuellen 

Wahrnehmungen, Erfahrungen und Kontexten geprägt sind. Qualitative Forschung ermöglicht es, 

diesen Vielschichtigkeiten und subjektiven Sichtweisen systematisch und angemessen ihrer 

Komplexität zu analysieren und soziale Realitäten aus der Perspektive der beteiligten Akteur:innen zu 

verstehen (Flick, 2021, S. 27, 95). Im Zentrum steht dabei das interpretative Paradigma, das soziale 

Wirklichkeit als ein durch Deutung konstituiertes Konstrukt begreift (Lamnek, 2010, S. 32). Die 

Offenheit gegenüber neuen Einsichten und die kontinuierliche Reflexion theoretischer Vorannahmen 

im Forschungsprozess unterstützen eine forschende Haltung, die besonders geeignet ist, um 

Barrieren, Zugänge und Bedeutungen im Kontext von Kunst und Kultur aus verschiedenen 

Perspektiven heraus sichtbar zu machen.  

 

6.2.2 Leitfadengestützte Interviews  

Weber Katharina 

Leitfadeninterviews mit Expert:innen stellen eine zentrale Forschungsmethode im Rahmen dieser 

Forschungsarbeit dar. Unter Expert:innen werden im Kontext dieser Arbeit Schlüsselpersonen in 

Kunst- und Kultureinrichtungen, aber auch Personen verstanden, die Kunst- und Kulturangebote 

nutzen, letztere werden als Expert:innen ihrer eigenen Lebensrealität verstanden. Leitfadeninterviews 



 

 

78 

eignen sich besonders dann, wenn in einem Gespräch verschiedene thematische Aspekte behandelt 

werden sollen, die sich nicht ausschließlich aus den spontanen Antworten der Interviewten ergeben, 

sondern gezielt im Hinblick auf die Forschungsziele angesprochen werden müssen. Das 

Leitfadeninterview orientiert sich in seiner Gesprächsatmosphäre an einem vertrauten 

Alltagsgespräch, etwa mit Freund:innen oder Bekannten, jedoch unter Berücksichtigung bestimmter 

Regeln. Dazu zählen grundlegende Kommunikationsprinzipien, insbesondere das Recht der befragten 

Person, Fragen unbeantwortet zu lassen, ohne negative Konsequenzen befürchten zu müssen 

(Gläser & Laudel, 2010, S. 110).  

Trotz der offenen Gesprächsatmosphäre ist das Interview klar strukturiert und die Rollen sind klar 

verteilt. Der:die Interviewer:in steuert das Gespräch durch gezielte Fragen, während die befragte 

Person auf diese eingeht und ihre Sichtweisen und Erfahrungen mitteilt. Ziel des Gesprächs ist es, 

relevante Informationen zu gewinnen, die zur Beantwortung der Forschungsfrage beitragen. Eine 

besondere Herausforderung besteht darin, dass Interviewer:in und Interviewte:r aus unterschiedlichen 

Perspektiven sprechen. Während der:die Interviewer:in an wissenschaftlichen Erkenntnissen 

interessiert ist, antwortet die befragte Person aus ihrer persönlichen Lebensrealität heraus, geprägt 

von individuellen Erfahrungen, Werten und Bedeutungen. Die Fragen des Leitfadeninterviews müssen 

daher so formuliert sein, dass sie für die interviewte Person verständlich und zugänglich sind. Diese 

Verständlichkeit beginnt bereits bei der Entwicklung des Leitfadens und setzt sich im Interviewverlauf 

fort, wo Anpassungen situativ und flexibel vorgenommen werden müssen (Gläser & Laudel, 2010, S. 

111).  

Dieser leitfadengestützte Charakter der Interviews half dabei, die für die Forschung wesentlichen 

Themen und Aspekte zu fokussieren und eröffnete die Möglichkeit, eigene Schwerpunkte der 

interviewten Personen einzufangen, was sich als besonders wertvoll herausstellte. Vor allem in Bezug 

auf die explorative Zugangsweise des Forschungsprojekts war dies von großem Mehrwert, da es der 

Forschungsgruppe ermöglichte, neue Themen in den Prozess zu integrieren (Hopf, 2016, S.15). 

 

6.2.2.1 Anpassung der Leitfäden an die Zielgruppen   

Da sich im Rahmen dieser Forschungsarbeit zwei Themenschwerpunkte mit unterschiedlichen 

Zielgruppen manifestiert haben, wurden anhand der bereits erwähnten Forschungsfragen zwei 

spezifische Leitfäden für Nutzer:innen von Kunst und Kulturangeboten als auch Vertreter:innen von 

Einrichtungen entwickelt. Der Leitfaden für die Nutzer:innen fokussiert sich insbesondere auf die 

eigenen subjektiven Erfahrungen mit Angeboten im Kunst- und Kulturbereich, wahrgenommene 

Hürden und Barrieren sowie Erfahrungen in transkulturellen Settings.  Der Leitfaden für die 

Institutionen hingegen ist darauf ausgelegt, strukturelle Bedingungen, Herausforderungen und 

Learnings der Institutionen in Bezug auf Niederschwelligkeit und Transkulturalität zu erfassen.    

 



 

 

79 

1. Nutzer:innenleitfaden   

Bei der Erstellung des Inteviewleitfadens für Nutzer:innen standen die individuellen Lebensrealitäten 

in Bezug auf Kunst und Kultur der befragten Personen im Mittelpunkt. Die erarbeiteten Fragen zielten 

auf folgende Themenbereiche ab: 

• Persönliche Erfahrungen in der Nutzung von Kunst- und Kulturangeboten: Welche Angebote 

werden genützt und warum, welche werden nicht genützt und warum nicht?   

• Erlebte Hürden im Bereich: Werden Schwellen/Hindernisse im Zugang zu Kunst und Kultur 

wahrgenommen, wenn ja welche und wie? Was wird unter Niederschwelligkeit verstanden?   

• Erwartungen und Wünsche: Was fehlt aktuell im Kulturangebot und was braucht es, dass es 

mehr genutzt wird?    

• Transkulturalität: Braucht es Räume oder Angebote, in denen unterschiedliche Kulturen 

zusammenkommen können? Gibt es diesbezüglich Hürden? Wie müsste ein Angebot gestaltet 

sein, dass es für alle Menschen einladend wirkt? 

Ziel des Leitfadens war es, das Gespräch gezielt auf Themen zu lenken, die zur Beantwortung der 

Forschungsfragen beitragen und narrative Erzählungen zu den entsprechenden Themenkomplexen 

zu ermöglichen. Dabei diente der Leitfaden als inhaltliche Orientierung und wurde nicht im Wortlaut, 

sondern flexibel und situationsbezogen verwendet. 

 

2. Institutionsleitfaden   

Der Leitfaden für die Vertreter:innen der Institutionen wurde so konzipiert, dass ein vertieftes 

Verständnis für die organisatorischen Rahmenbedingungen, Herausforderungen, Ressourcen und 

Strategien im Bereich niederschwelliger und transkultureller Kulturangebote gewonnen werden kann. 

Die folgenden Themen wurden in den Leitfragen integriert:  

• Entstehungsgeschichte und Motivation der Einrichtung/des Projekts: Aus welchem Grund und 

mit welchem Ziel wurde es ins Leben gerufen?    

• Verortung und Räumlichkeiten: Inwiefern sind Standort und Infrastruktur für einen 

niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur relevant?    

• Finanzaspekt und institutionelle Unterstützung: Was sind relevante Ressourcen und mit 

welchen Hürden und Barrieren wird man konfrontiert?   

• Niederschwelligkeit: Was wird unter Niederschwelligkeit verstanden? Mit welchen 

Barrieren/Hürden sind Nutzer:innen konfrontiert und welche Handlungsmöglichkeiten gibt es? 

• Transkulturalität: Was wird unter Transkulturalität verstanden? Wie kann ein transkultureller 

Austausch gefördert werden? Welche konkreten Ansätze oder Methoden werden eingesetzt?  



 

 

80 

6.2.2.2 Durchführung und erwartete Erkenntnisse der Leitfadeninterviews   

Im Zeitraum von Oktober 2024 bis Jänner 2025 wurden insgesamt neun Interviews durchgeführt, die 

mit einer Ausnahme alle persönlich stattfanden. Darunter waren drei Interviews mit Vertreter:innen 

von Kulturinitiativen/Einrichtungen, drei mit unterstützenden Stellen bzw. Stellen die niederschwelligen 

Zugang zu Kunst und Kultur und/oder Transkulturalität fördern und drei mit Nutzer:innen von Kunst- 

und Kulturangeboten. Die Dauer der Gespräche unterschied sich abhängig von der Ausführlichkeit 

der Beantwortung der Fragen sowie den Gesprächsdynamiken und dauerten ungefähr zwischen 25 

und 75 Minuten.  

Vor Beginn der Interviews unterzeichneten alle Teilnehmenden eine Einwilligungserklärung zur 

Verarbeitung ihrer personenbezogenen Daten. Die Gespräche wurden mittels eines elektronischen 

Geräts aufgezeichnet und im Anschluss transkribiert. Dabei wurde die Anonymität der Befragten 

durchgehend gewahrt, um ein vertrauensvolles Setting zu schaffen, das einen offenen und ehrlichen 

Austausch zwischen Interviewer:in und Interviewte:r begünstigt.  

Durch die Wahl dieser Methode, gepaart mit der gezielten Auswahl des Samples, lässt sich sowohl 

ein umfassender Einblick in die individuellen Wahrnehmungen der Nutzer:innen als auch in die 

strukturellen Rahmenbedingungen und Barrieren seitens der Einrichtungen gewinnen. Besonders 

durch die verschiedenen Perspektiven lassen sich tiefere Einblicke in die Zusammenhänge von 

Zugänglichkeit, Niederschwelligkeit und Transkulturalität im Kunst- und Kulturbereich gewinnen.  

  

6.2.3 World Café 

Gamper Lisa 

Neben den leitfadengestützten Interviews wurde für die Datenerhebung auch ein World Café als 

partizipative Forschungsmethode gewählt. Um ein besseres Verständnis für den partizipativen Ansatz 

und für die World Café-Methode zu schaffen, erfolgt in diesem Kapitel zunächst eine kurze Einführung 

in die partizipative Forschung. Anschließend wird die World Café-Methode beschrieben, bevor die 

konkrete Umsetzung in dieser Forschungsarbeit dargestellt und abschließend eine Reflexion des 

Prozesses vorgenommen wird. 

 

 

 



 

 

81 

6.2.3.1 Kurze Einführung in die partizipative Forschung 

Die partizipative Forschung wird von Hella von Unger (2014) wie folgt beschrieben: 

„Die partizipative Forschung ist ein Oberbegriff für Forschungsansätze, die soziale 

Wirklichkeit partnerschaftlich erforschen und beeinflussen. Ziel ist es, soziale 

Wirklichkeit zu verstehen und zu verändern.“ (von Unger, 2014, S. 1) 

Zentrale Merkmale des partizipativen Ansatzes sind die gleichberechtigte Einbindung der 

Teilnehmer:innen als Co-Forschende, sodass keine strikte Trennung zwischen Forschenden und 

‚Beforschten‘ besteht. Zudem sollen partizipative Methoden einen Prozess in Gang setzen, der 

Empowerment fördert und gesellschaftliche Teilhabe stärkt. Durch die aktive Beteiligung der 

Betroffenen an der Forschung wird angestrebt, soziale Gerechtigkeit, Menschenrechte und 

Demokratie zu unterstützen (von Unger, 2014, S. 1). In der partizipativen Forschung stehen die 

Menschen im Mittelpunkt, die aktiv daran teilnehmen – ihre Sichtweisen, ihre Lernprozesse und ihre 

individuelle Stärkung. Die partizipative Forschung ist kein rein akademisches Vorhaben, sondern ein 

gemeinschaftlicher Prozess, der Wissenschaft und gesellschaftliche Akteure miteinander verbindet 

(ebd., S. 2). 

 

6.2.3.2 Das World Café als Forschungsmethode 

Das World Café ist eine partizipative Methode, die darauf abzielt, einen offenen und dynamischen 

Austausch in einer informellen, Kaffeehaus-ähnlichen Atmosphäre zu ermöglichen. Ziel ist es, 

unterschiedliche Perspektiven zu einem bestimmten Thema zu sammeln, neue Ideen zu generieren 

und die Vernetzung der Teilnehmer:innen zu fördern. Die Methode eignet sich besonders, um 

Meinungen und Reaktionen einzuholen, Problemfelder zu analysieren und eine breite Beteiligung zu 

ermöglichen (World Café, 2023).  

Das World Café als Methode in dieser Forschungsarbeit heranzuziehen, erschien als sehr passend, 

da es ein partizipativer Ansatz ist, der die Menschen, um die es in der Masterarbeit geht, aktiv 

einbindet. Die Methode ermöglicht es, Teilnehmer:innen auf Augenhöhe anzusprechen, ihre 

Meinungen einzuholen und als Expert:innen ihrer eigenen Lebensrealität wahrzunehmen. Sie bietet 

einen niederschwelligen Zugang zur Teilhabe an Forschungsprozessen und schafft einen Raum, in 

dem Meinungen, Erfahrungen und Perspektiven geteilt und gehört werden. 

Gerade im Kontext Sozialer Arbeit und Gemeinwesenarbeit erweisen sich partizipative Methoden wie 

das World Café als besonders passend. Sie fördern nicht nur den Austausch unter den Beteiligten, 

sondern stärken auch deren Selbstwirksamkeit und Sichtbarkeit, und kann Brücken zwischen 

unterschiedlichen kulturellen und sozialen Gruppen bauen (von Unger, 2014, S. 1f). Zusätzlich stößt 

es Prozesse an, die Vernetzungen schaffen, die Gemeinschaft stärken und den Austausch fördern - 

somit passt das World Café sowohl methodisch als auch inhaltlich zur Zielsetzung dieser 



 

 

82 

Forschungsarbeit, die den transkulturellen Austausch fördern und sich mit dem niederschwelligen 

Zugang zu Kunst und Kultur auseinandersetzen möchte. 

6.2.3.3 Umsetzung des World Cafés 

Das World Café wurde im Rahmen des Diversity Cafés in St. Pölten durchgeführt. Das Diversity Café 

ist kein physischer Raum, sondern ein regelmäßiges Treffen, bei dem Menschen in entspannter 

Atmosphäre zusammenkommen, um sich auszutauschen und miteinander ins Gespräch zu kommen. 

Das Ziel ist Austausch, gesellschaftliche Vielfalt sichtbar und erfahrbar zu machen, sowie die 

Verbindungen zwischen unterschiedlichen Gruppen zu schaffen. Seit März 2016 findet diese 

Zusammenkunft jeden Samstag von 10:00 bis 13:00 Uhr im Saal der Begegnung oder im 

Jugendzentrum ‚Steppenwolf‘ statt und bietet bei Kaffee, Tee und Gebäck die Möglichkeit, sich 

kennenzulernen und auszutauschen (Ilse Arlt Institut für Soziale Inklusionsforschung, o. J.). Das 

Diversity Café stellt auch Kinderbetreuung zur Verfügung, die von zwei Betreuer:innen übernommen 

wird. Informationen zu den Veranstaltungen werden hauptsächlich über Facebook und einer 

WhatsApp-Gruppe weitergegeben. 

Dieses Setting erschien uns als passende Plattform für die Veranstaltung eines World Cafés. Der 

Raum war vorhanden, sowie die Personen, die daran teilnehmen. Zusätzlich ist das Diversity Café 

schon grundsätzlich, als ein lockeres und ungezwungenes Zusammenkommen gestaltet, welches für 

das World Café erwünscht ist. 

Die Treffen finden entweder im Saal der Begegnung oder im Jugendzentrum ‚Steppenwolf‘ statt, wobei 

sich die Veranstaltungsorte in ihrer Gestaltung und Atmosphäre unterscheiden. Der Stadtsaal ist eine 

Veranstaltungsräumlichkeit mit hoher Decke und Fliesenboden, die auch für Konzertabende und 

Ähnliches genutzt wird. Im Eingangsbereich befinden sich eine kleine Bar sowie eine Theke, während 

die offene Raumgestaltung eine weitläufige Atmosphäre schafft. Im Gegensatz dazu bietet das 

Jugendzentrum ‚Steppenwolf‘ eine intimere, caféartige Umgebung mit Theke, Sitzmöglichkeiten, 

Tischen, Couchen und kleinen Sitzecken. Aufgrund dieser gemütlichen Atmosphäre wurde das World 

Café bewusst an einem Samstag abgehalten, an dem das Diversity Café im Steppenwolf stattfand. 

Dies ermöglichte es, die typische Kaffeehaus-Atmosphäre des World Cafés zu unterstützen und eine 

entspannte Gesprächssituation zu schaffen. 

 

6.2.3.3.1 Vorbereitung und Fragestellungen 

Ein entscheidender Faktor für den Erfolg des World Cafés ist die Qualität der Fragestellungen (World 

Café, 2023). Daher wurden die Fragen im Vorfeld sorgfältig entwickelt, um die Teilnehmer:innen zur 

Reflexion und zum Austausch über ihre Erfahrungen zu Kunst und Kultur anzuregen. Die folgenden 

drei Leitfragen bildeten die inhaltliche Grundlage der Gespräche: 

1. Was motiviert dich, dich mit Menschen unterschiedlicher Kulturen auszutauschen? 



 

 

83 

2. Vor welchen Herausforderungen stehst du, wenn du Kunst- und Kulturangebote nutzen 

möchtest? 

3. Stelle dir vor, du könntest einen Abend gestalten, um Menschen unterschiedlicher Kulturen 

zusammenzubringen. Wie würde dieser aussehen und welche Aspekte wären zu beachten? 

Um zu gewährleisten, dass ausreichend Teilnehmer:innen erscheinen wurde ein Flyer gestaltet. 

Dieser wurde dann auf der Facebook Seite des Diversity Cafés gepostet und in die WhatsApp-Gruppe 

geschickt. Folgend ist der gestaltete Flyer ersichtlich: 

 

 

Abbildung 5: Flyer World Café 

 

6.2.3.3.2 Teilnehmende, Setting und Sprachmittler:innen 

Am World Café nahmen zehn Personen mit unterschiedlichen kulturellen Hintergründen teil. Die 

Gruppe setzte sich zusammen aus Teilnehmenden aus Afghanistan, Iran, Österreich, Syrien sowie 

der Osttürkei und dem Irak (Kurdistan). Die Geschlechterverteilung lag bei acht Frauen und zwei 

Männer. Die Veranstaltung fand in einer entspannten und offenen Atmosphäre im Jugendzentrum 

‚Steppenwolf‘ statt. Die Dauer des World Cafés betrug zwei Stunden, in denen die Gespräche auf zwei 



 

 

84 

Tischen geführt wurden. Um die Sprachbarriere zu mindern, wurden pro Tisch eine Sprachmittlerin 

eingesetzt: 

• Eine Person für Persisch (auch für Dari-sprechende Teilnehmer:innen) 

• Eine Person für Arabisch und Kurdisch 

 

6.2.3.3.3 Durchführung 

Die Tische wurden mit jeweils einem Plakat und Stifte ausgestattet, sowie mit Blättern mit den Fragen 

darauf. Zu Beginn wurden die Teilnehmenden in die Methode eingeführt, und der Ablauf wurde 

erläutert. Die Teilnehmer:innen wurden nach Sprachen auf den Tischen aufgeteilt, dadurch ergab sich 

ein Tisch für Persisch und Dari sprechende Personen und ein Tisch für Kurdisch und Arabisch 

sprechende Personen. Die Sprachmittler:innen übersetzten ins Deutsche, das heißt, das Personen 

die Deutsch sprechen konnten auf beiden Tischen saßen. Jede der drei vorbereiteten Fragen wurde 

in einer Gesprächsrunde von max. 20 min behandelt. Die Gespräche wurden von den Moderator:innen 

begleitet, die darauf achteten, dass alle Beteiligten zu Wort kamen und sich die Diskussionen an den 

Fragen orientierten. Die wichtigsten Erkenntnisse wurden auf den Plakaten festgehalten. 

 

6.2.3.4 Kritische Reflexion des World Cafés 

Die Umsetzung des World Cafés zeigte, dass die Teilnehmer:innen die Möglichkeit ihre Meinung 

einzubringen sehr schätzten. Die lockere Kaffeehaus-Atmosphäre trug dazu bei, dass sich die 

Teilnehmer:innen mit der Zeit wohler fühlten. Der zunehmende Austausch deutete darauf hin, auch 

wenn zu Beginn eine gewisse Zurückhaltung spürbar war. Im Verlauf der Gespräche taute die Gruppe 

auf, und es entwickelte sich ein reger Austausch. 

Eine zentrale Beobachtung war, dass die Gespräche nach dem offiziellen Ende des World Cafés 

weitergeführt wurden. Besonders das Thema Kochen erwies sich als verbindendes Thema. Dies 

verdeutlicht, dass das World Café nicht nur zur Datenerhebung diente, sondern auch als Plattform für 

Vernetzung funktionierte. 

Die Gespräche waren jedoch auch von herausfordernden Themen geprägt. Viele Teilnehmer:innen 

teilten persönliche Erfahrungen mit Rassismus, Diskriminierung und der allgemeinen 

gesellschaftlichen Stimmung im Land. Zudem spielten Erlebnisse aus den Herkunftsländern eine 

Rolle, darunter Kriegserfahrungen wie jene aus Afghanistan. In den Erzählungen schwang oft eine 

Mischung aus Frustration und Trauer mit. 

Der Einsatz von Sprachmittler:innen  erleichterten zwar den Austausch und ermöglichte den Zugang 

zur Diskussion für nicht-deutschsprachige Teilnehmer:innen, jedoch führte die Übersetzung 



 

 

85 

stellenweise zu Unterbrechungen und Gesprächspausen. Dies verlangsamte manchmal den 

Kommunikationsfluss und erforderte teilweise geduldige Moderation. Ebenso verlangte der Ablauf 

aufgrund der Sprachmitler:innen eine andere Herangehensweise als in der Literatur vorgesehen, da 

die Rotation der Gesprächsgruppen zu einer sehr komplexen Angelegenheit geworden wäre, die zu 

langen Unterbrechungen und einem Durcheinander geführt hätte. Deshalb haben wir uns dazu 

entschieden, wie im Unterkapitel ‚Durchführung‘ beschrieben, dass die Teilnehmenden auf den 

Tischen mit den passenden Sprachmittler:innen sitzen bleiben und die Fragen wurden getauscht. 

Die Gruppegröße war für die Methode des World Café etwas klein, trotzdem konnten wir Meinungen 

einholen und Daten erheben, sowie Diskussionen und Gespräche anregen. Daher empfanden wir trotz 

der niedrigen Teilnehmer:inneanzahl und der oben beschriebenen Aspekte die Methode als 

erfolgreich umgesetzt und eingesetzt.  

Insgesamt war das World Café eine wertvolle Methode, um einen offenen Austausch zu ermöglichen. 

Es zeigte sich, dass die Teilnehmer:innen nicht nur bereit waren, sondern sich auch darüber freuten 

ihre persönliche Meinungen und Erlebnisse zu Kunst und Kultur einzubringen, sowie dass die 

Gespräche auch über den Forschungsrahmen hinaus nachwirkten und Vernetzungen zwischen den 

Beteiligten stattfanden. 

 

6.3 Datenauswertung 

Hill Philip 

Die qualitative Inhaltsanalyse nach Mayring basiert auf der Grundannahme, dass qualitative 

Forschung ebenso systematisch und nachvollziehbar gestaltet werden kann wie quantitative Ansätze. 

Durch ein klar definiertes methodisches Vorgehen mit strukturierten Arbeitsschritten und festen 

Regeln wird sichergestellt, dass die Analyse intersubjektiv nachvollziehbar bleibt und nicht allein von 

der Perspektive der forschenden Person abhängt (Mayring, 2008, S. 42).  

Mit dieser Methodik verfolgt Mayring (2008) das Ziel, eine Brücke zwischen quantitativen und 

qualitativen Forschungsansätzen zu schlagen (ebd.) Während quantitative Verfahren durch 

Systematik und Objektivität gekennzeichnet sind, fokussieren qualitative Methoden die interpretative 

Analyse. Die qualitative Inhaltsanalyse verbindet beide Perspektiven, indem sie nicht vollkommen 

standardisiert angewendet wird, sondern flexibel an den jeweiligen Forschungsgegenstand angepasst 

werden kann. Um trotz dieser Anpassungsfähigkeit methodische Willkür zu vermeiden, müssen 

Forschende für ihre spezifische Analyse individuelle Regeln definieren. Diese gewährleisten, dass die 

Interpretation der Ergebnisse sowohl für andere nachvollziehbar als auch intersubjektiv überprüfbar 

bleibt (ebd., S. 49).  



 

 

86 

Im Zentrum dieser Auswertungsmethode steht dabei die Entwicklung eines Kategoriensystems, mit 

einem fokussierten Blick auf die Theorie der Forschungsfrage und auf das erhobene Datenmaterial 

gebildet wird. Das Kategoriensystem soll dabei stehts überprüft und angepasst werden (ebd.).   

Das grundlegende Ablaufmodell wird in der folgenden Abbildung aufgezeigt.  

 

 

Abbildung 6: Allgemeines Ablaufmodell der qualitativen Inhaltsanalyse nach Mayring 2008 

 

Die Datenanalyse der vorliegenden Masterarbeit orientierte sich an der Inhaltsanalyse nach Mayring, 

wobei ein individueller Weg gefunden wurde, der teils von Mayring abweicht. Im Folgenden wird das 

genaue Vorgehen orientiert am abgebildeten Ablaufmodells erläutert.  

 

6.3.1 Durchführung der qualitativen Inhaltsanalyse 

Als Datenmaterial zogen wir die Transkripte der formell geführten Interviews, sowie die Dokumentation 

des von uns veranstalteten World Cafés heran. Datenmaterial, dass wir dabei ausschlossen, waren 

informell geführte Gesprächsrunden, mit verschiedenen Akteur:innen im Kunst- und Kulturbereich in 

St. Pölten, sowie Autoethnografische Berichte von der Kulturveranstaltung Fado. Die Entscheidung 



 

 

87 

zur Nicht-Nutzung dieses Materials fiel aufgrund der mangelnden Qualität und Zielgerichtetheit der 

Interviews und der starken Subjektivität der autoethnografischen Berichte.  

Die Datenanalyse wurde mithilfe des Programmes Maxqda erarbeitet. Das Programm unterstützte uns 

dabei das Datenmaterial zentral zu sammeln, zu Kodieren, ein Kodesystem aufzustellen und die 

gesammelten Daten zu vergleichen.  

In der Datenanalyse verfolgen wir einen explorativen Ansatz, bei dem induktive Kategorien aus dem 

Datenmaterial gebildet wurden, wobei stets die Beantwortung der Forschungsfragen im Mittelpunkt 

stand. Der Ansatz wandelte sich bei einer Rücküberprüfung des Kategoriensystems nach der 

Kodierung von etwa 30 Prozent des Materials durch die aufgezeigten Muster zu einem 

strukturierenden Vorgehen, da das induktiv gebildete Kategoriensystem, mit den Ergebnissen der 

Studie von Schönherr & Glaser (2023) zur Kulturellen Beteiligung in Kontext gesetzt werden konnte 

und ebenfalls Aspekte der Kapitaltheorie nach Bourdieu repräsentierte.   

Kodiert wurden dabei meistens ganze Sätze und Absätze, die einen Sinnzusammenhang haben, 

wobei es auch vorkommt, dass Absätze mehrere Codes enthalten, wie die folgende Abbildung zeigt:  

 

 

Abbildung 7: Ausschnitt aus Maxqda. Links die Codes, rechts das Transkript 

 

Das aufgestellte Codesystem sortierten wir im laufenden Prozess und abschließend in der Auswertung 

durch übergeordnete Codes zusammen, die die Untercodes Thematisch abbilden und sinnhafte 

Kategorien entstehen ließen, wie folgende Abbildung zeigt.  



 

 

88 

 

Abbildung 8: Kategorienbildung Maxqda 

 

Die Kategorien wurden im Prozess nach den beiden Hauptforschungsfragen sortiert, sodass wir sie 

in Zweierteams besprachen und durcharbeiteten, wobei Dokumente mit grob formulierten Überblicken 

und Zusammenfassungen der Forschungsergebnisse herauskamen. Die als Orientierung für das 

Verfassen des Ergebnisteils dienen.  

Um die Inhaltsanalytischen Gütekriterien nach Mayring (2008) zu gewährleisten unternahmen wir im 

Rahmen der Auswertung und Interpretation folgende Schritte: Der Kodierungsprozess und die 

Zusammenfassung sowie Sortierung in unter Kategorien wurde mittels der Notizfunktion von Maxqda 

kommentiert, sodass interpretative Einfälle zu den Überkategorien, informell in alltäglicher Sprache, 

festgehalten wurden. Zudem reflektierte die Forschungsgruppe gemeinsam während des 

Kodierungsprozesses die gesetzten Kategorien und prüfte inhaltliche Validität.   

 

6.4 Nutzung von Künstlicher Intelligenz im Forschungsprozess 

Im Rahmen der Erstellung dieser Masterarbeit wurde unterstützend Künstliche Intelligenz (KI) 

eingesetzt. In diesem Kapitel wird der Einsatz von KI erläutert und näher erklärt, wie sie im 

Forschungsprozess eingesetzt wurde.  



 

 

89 

In der Literaturrecherche wurde teilweise die KI-Anwendung SciSpace eingesetzt, welche beim Finden 

einschlägiger wissenschaftlicher Literatur zu vorher ausgewählten Themen hilft, oft einen offenen 

Zugang zu dieser Literatur bereitstellt und ebenfalls dazu eingesetzt werden kann, um die gefundene 

Literatur zu diskutieren und zusammenzufassen.   

Darüber hinaus wurde das KI-basierte Programm ChatGPT (Version GPT-4 Turbo von OpenAI) 

verwendet, um den Forschungsprozess durch gezielte Unterstützung bei der Korrektur und 

sprachlichen Umgestaltung von Texten, Formulierungsvorschlägen, systematischen Aufarbeitung von 

Literatur, Inspirationen und Reflexion in der Strukturierung einzelner Kapitel, bei der Reflexion 

methodischer und theoretischer Fragen zu unterstützen und darüber hinaus psychosozialen 

Unterstützung für die Schreibenden zu leisten.  

Die Verwendung von KI erfolgte dabei stets reflektiert und in einem engen Wechselspiel mit der 

kritischen wissenschaftlichen Prüfung und Kontrolle durch die Forschenden. KI wurde somit nicht zur 

eigenständigen Generierung neuer Erkenntnisse eingesetzt, sondern gezielt zur Optimierung und 

Diskussion des Schreib und Forschungsprozesses, zur Präzisierung von Formulierungen, sowie zur 

Sicherstellung einer hohen methodischen Transparenz verwendet. Alle endgültigen Aussagen und 

Interpretationen wurden abschließend durch die Forschenden selbst getätigt, geprüft und validiert.  

Die Entscheidung, Künstliche Intelligenz (KI) in Form von Programmen wie ChatGPT in den 

Forschungsprozess einzubeziehen, beruht auf dem Mehrwert, den diese Tools für die kontinuierliche 

Reflexion des laufenden Forschungsprozesses und als wiederkehrende Strukturierungshilfe im 

Verfassen der Arbeit bieten.  

Die folgenden Tabellen, welche auf Basis des „Leitfadens für das Anwenden von KI-Tools in 

Wissenschaftlichen Arbeiten“ der katholischen Stiftungshochschule München konzipiert wurde, zeigen 

eine Übersicht über die Nutzung von KI-Anwendungen im Rahmen dieser Arbeit auf (Katholische 

Stiftungshochschule München, 2025). 

  



 

 

90 

Tabelle 2: Dokumentation der Arbeitsschritte 

Relevante Arbeitsschritte 

/Einsatzformen 

KI-basierte Hilfsmittel Anmerkungen 

Themenfindung / / 

Fragestellung / / 

Konzeption der Arbeit / / 

Gliederung ChatGPT 3.5 In Kapitel 8. wurde die 

Gliederung mit ChatGPT 

reflektiert und angepasst. 

Titel / / 

Abstract/Zusammenfassung DeepL Translator Abstract 

(Literatur-) Recherche SciSpace Kapitel 4,5,7 und 9 

Inhaltiche Ausgestaltung (z.B. 

empirischer und theoretischer 

Hintergrund) 

ChatGPT 4.0 Gesamte Arbeit 

Methodologie (z.B. Auswahl von 

angewandten Methoden und 

Modellen) 

/ / 

Erstellung von Zusammenfassungen ChatGPT 4.0 In Kapitel 4,5,7,8,9 und 10 

Diskussion ChatGPT 4.0 & 4.5 Kapitel 9 und 10  



 

 

91 

Schlussfolgerungen und 

Implikationen 

ChatGPT 4.0 & 4.5 Kapitel 9,10 und 11 

 

Tabelle 3: Dokumentation der Verwendung KI-Tool-Produkten in der wissenschaftlichen Arbeit 

KI-basierte Hilfsmittel Einsatzform Betroffene Teile der 

Arbeit 

DeepL Translator 

URL: 

https://www.deepl.com/de/translator 

Übersetzung Abstract 

ChatGPT (OpenAI) Version 3.5, 4.0 

& 4.5 

URL: https://chatgpt.com/ 

Chat GPT wurde als 

Strukturierungsinspiration für 

einzelne Kapitel verwendet. 

Formulierungshilfe und 

Korrekturlesung. 

Zusammenfassung und 

Einordnung von Literatur. 

Reflexion und Diskussion der 

Ergebnisse. 

 

Gesamte Arbeit 

SciSpace 

URL: https://scispace.com/ 

Literaturrecherche und 

Zusammenfassungen von 

Literatur 

Kapitel 3 und 4 

 

  



 

 

92 

7 Darstellung der Ergebnisse Transkulturalität 

Gamper Lisa 

Zur Beantwortung der Forschungsfragen wurden die Daten der Nutzer:innen- sowie 

Expert:inneninterviews sowie aus dem World Cafés herangezogen. Aus diesem Datensatz haben sich 

Kategorien und Unterkategorien gebildet. Im Folgenden werden die Ergebnisse zur Kategorie 

Herausforderungen transkultureller Angebote und des transkulturellen Austauschs sowie Bedarf der 

Zielgruppe für transkulturelles Angebot sowie Austausch dargestellt, gefolgt von den Ergebnissen zu 

der Forschungsfrage welche Aktivitäten, Aktionen oder Projekte hilfreich sein können, um Menschen 

verschiedener Kulturen zusammenzubringen. Zur Einordnung sei an dieser Stelle nochmals das 

Verständnis von transkulturellem Austausch in dieser Arbeit angeführt: Um Transkulturalität zu fördern 

und anzustoßen, braucht es Austausch zwischen Menschen. Transkultureller Austausch bildet somit 

die Grundlage für das Entstehen von Transkulturalität. Gemeint ist damit, dass Menschen miteinander 

sprechen oder interagieren, Erfahrungen teilen, sich austauschen, vernetzen und in Beziehung treten. 

Ohne diese Form des Austauschs kann keine Förderung von Transkulturalität erfolgen. 

 

7.1 Herausforderungen transkultureller Angebote und des 
transkulturellen Austauschs 

Aus den Ergebnissen lassen sich verschiedene Herausforderungen und Hürden ableiten, die dazu 

führen, dass Menschen nicht an kulturellen Veranstaltungen oder Angeboten teilnehmen möchten 

oder können. Dies ist für den transkulturellen Austausch von Relevanz, da Begegnung die 

Grundvoraussetzung für Austausch ist. Damit transkulturelle Angebote gelingen, müssen Menschen 

erst zusammenkommen. Das Fernbleiben oder die fehlende Möglichkeit zur Teilnahme stellt somit 

eine zentrale Herausforderung für die Förderung von Transkulturalität dar. Die allgemeinen Hürden 

der Teilnahme an kulturellen Veranstaltungen und Angeboten werden im Abschnitt zur 

Niederschwelligkeit dieser Masterarbeit ab dem Kapitel 8.1 ausführlich behandelt. Diese 

Herausforderungen betreffen nicht nur transkulturelle Formate, sondern auch Kunst- und 

Kulturangebote im Allgemeinen. Die Datenauswertung zeigt spezifische Herausforderungen auf, die 

insbesondere im transkulturellen Kontext eine Rolle spielen und im folgenden Kapitel 

‚Ausgrenzungserfahrungen‘ näher beleuchtet werden.  

In den Ergebnissen zeigt sich, dass Menschen bei kulturellen Veranstaltungen 

Ausgrenzungserfahrungen machen. Diese Erlebnisse können nicht nur dazu führen, dass sie von 

einer Teilnahme abgehalten werden, sondern diese beeinflussen auch, ob sie sich in diesen Räumen 

wohlfühlen und offen für Austausch sind oder nicht. Der Austausch zwischen Menschen 



 

 

93 

unterschiedlicher Kulturen ist bei der Förderung von Transkulturalität von besonderer Relevanz, daher 

ist diese Kategorie eine spezifische Herausforderung im transkulturellen Kontext.  

 

7.1.1 Ausgrenzungserfahrungen 

Aus den Ergebnissen lassen sich zwei zentrale Ausgrenzungserfahrungen identifizieren: Rassismus 

und die Dominanz der weißen Gesellschaft in der Kunst- und Kulturszene.  

Der Begriff weiße Gesellschaft beschreibt hier nicht nur eine demografische Mehrheit, sondern auch 

eine gesellschaftliche Norm, die von weißen Perspektiven, Werten und Strukturen geprägt ist. Dies 

kann sich beispielsweise in der Auswahl von Künstler:innen, Themen oder der Gestaltung von 

Kulturräumen zeigen.  In diesem Zusammenhang wird hier auch der Begriff weiß verwendet - nicht 

als biologische Zuschreibung, sondern als soziale Positionierung innerhalb rassifizierender 

Machtverhältnisse, die mit strukturellen Privilegien einhergeht (Tißberger, 2017, S. 9-22). 

Die Datenauswertung zeigt, dass Rassismus eine zentrale Hürde für transkulturelles Arbeiten ist und 

verdeutlicht, dass Menschen sich bei kulturellen Angeboten und Veranstaltungen oft ausgeschlossen 

fühlen oder ungleich behandelt werden. Dies zeigt sich unter anderem in subtilen Formen der 

Abgrenzung, wie nicht-verbalen Signalen zum Beispiel auffälliges Anstarren oder einem fehlenden 

Gefühl der Zugehörigkeit. Solche Erfahrungen führen dazu, dass Betroffene sich nicht aktiv an 

kulturellen Veranstaltungen beteiligen oder diese gänzlich meiden. Die Auswertung der Daten macht 

ersichtlich, dass die Kunst- und Kulturszene als stark weiß geprägt wahrgenommen wird. Die 

Ergebnisse zeigen auf, dass Kulturräume häufig von einer weißen Mehrheitsgesellschaft gestaltet 

sind, wodurch sich Menschen mit Migrationshintergrund oder BIPoC nicht immer eingeladen oder 

willkommen fühlen.  

Der Begriff BIPoC steht für Black, Indigenous and People of Color und ist ein aus den USA 

stammender Begriff der Selbstbezeichnung. Er dient dazu, Menschen zusammenzufassen, die von 

Rassismus betroffen sind, und macht zugleich die spezifischen Erfahrungen unterschiedlichen 

rassifizierter Gruppen sichtbar. Im Mittelpunkt steht dabei die Anerkennung struktureller 

Diskriminierung, deren Ursachen in historischen Prozessen wie Kolonialismus und Versklavung 

verankert sind (Universität der Künste Berlin, 2024). Die nachstehende Narration verdeutlicht die weiß 

geprägte Kunst- und Kulturszene am Beispiel der sprachlichen Dominanz: 

„Theater ist jetzt auch für den Bereich von Menschen, die migriert sind, nicht so spannend, weil da 

steht halt jetzt die deutsche Sprache nicht unbedingt im Vordergrund oder sie tun sich schwer.“ 

(Hunger auf Kunst und Kultur, Z. 325-328) 

Die Wahrnehmung der Dominanz der weißen Gesellschaft verstärkt das Gefühl von Ausgrenzung und 

führt dazu, dass sich Menschen, die sich nicht als Teil dieser Gesellschaft sehen, von kulturellen 

Angeboten nicht angesprochen fühlen und diese daher auch nicht nutzen. Daher ist das Dominieren 



 

 

94 

der weißen Gesellschaft als Hürde zu identifizieren, da es Menschen davon abhält an kulturellen oder 

transkulturellen Angeboten teilzunehmen und in den Austausch zu gehen. 

 

7.1.2 Cultural Blindness 

Die Datenauswertung zeigt, dass kulturelle Unterschiede teilweise nicht bewusst wahrgenommen 

werden. Die Ergebnisse machen deutlich, dass die Auffassung vertreten wird, es gebe keine oder nur 

geringe Unterschiede zwischen Kulturen. Dies äußerte sich beispielsweise in Narrationen wie:  

„Ich sehe keinen Unterschied in Kulturen.“ (World Café, Z. 5) 

Diese Haltung wird in dieser Arbeit als Cultural Blindness bezeichnet. Der Begriff leitet sich von Color 

Blindness ab, einem Konzept aus der Rassismusforschung, das beschreibt, wie Menschen 

behaupten, Hautfarbe oder ethnische Zugehörigkeit nicht zu beachten oder keine Unterschiede zu 

erkennen. Eine Haltung, die oft mit der Absicht verbunden ist, Diskriminierung zu vermeiden, in der 

Praxis aber strukturelle Ungleichheiten unsichtbar machen kann (Bonilla-Silva, 2006, S. S. 25-30).  

Ein möglicher Erklärungsansatz für Cultural Blindness könnte darin liegen, dass kulturelle 

Unterschiede von manchen Personen schlicht nicht wahrgenommen werden. Die Differenzen könnten 

entweder nicht bewusst registriert, als wenig relevant eingeschätzt oder scheinen manchen Menschen 

einfach egal zu sein. Nicht aus einer Ablehnung heraus, sondern weil sie sich möglicherweise nicht 

direkt davon betroffen fühlen. Es könnte sein, dass dabei auch eine geringe Anzahl an 

Berührungspunkten mit anderen Kulturen eine Rolle spielt. Ohne direkten Austausch fehlen 

Gelegenheiten, solche Unterschiede kennenzulernen. Ein weiteres dahinterliegendes Motiv könnte 

der Wunsch sein, sich als offen gegenüber anderen Kulturen zu positionieren und zu betonen, dass 

alle Menschen gleich sind. Ähnlich wie bei dem Konzept Color Blindness geht es dabei oft nicht um 

eine bewusste Ablehnung der Unterschiede, sondern um den Versuch, sich von diskriminierenden 

Haltungen abzugrenzen und Gleichheit zu unterstreichen. Allerdings kann diese Haltung 

unbeabsichtigt dazu führen, dass Herausforderungen, die mit kultureller Zugehörigkeit verbunden 

sind, nicht ernstgenommen oder relativiert werden. Ein Beispiel hierfür ist die Erfahrung von Frauen, 

die in Wien ein Hijab tragen. Diese Frauen sind in Wien oder Österreich oft Anfeindungen, Vorurteilen 

ausgesetzt. Ein Nicht-Erkennen von Unterschieden von kulturellen Elementen, wie in diesem Fall das 

Hijab, könnten diese Schwierigkeiten relativieren.  

Zusammenfassend zeigen die Ergebnisse, dass Cultural Blindness eine Hürde für den transkulturellen 

Austausch darstellen kann. Wenn kulturelle Unterschiede nicht gesehen werden (irrelevant aus 

welchem Motiv heraus), erscheint auch der Austausch darüber als überflüssig oder nicht notwendig. 

Ein gewisses Bewusstsein für kulturelle Differenzen ist eine Grundvoraussetzung, um transkulturellen 

Austausch zu ermöglichen und aktiv zu fördern. 

 



 

 

95 

7.1.3 Angst vor Identitätsverlust 

Eine weitere Herausforderung für transkulturelle Angebote, die aus der Datenauswertung hervorgeht, 

ist die Angst vor einem Identitätsverlust. In Narrationen wird deutlich, dass das Erleben mehrerer 

kultureller Zugehörigkeiten mit Unsicherheiten verbunden sein kann. So heißt es etwa: 

„Und eben diese Angst, die geschürt wird, oder die Angst davor, die Identität zu verlieren, das ist, 

glaube ich, ein richtig, richtig großer Punkt.“ (Spektakel, Z. 465-476) 

Auch diese Narration verdeutlicht den inneren Konflikt: 

„Wir haben jetzt auch viele Jugendliche, die vom Afghanistan, Irak, Somalia. Die 

haben einen Konflikt in sich mit der Identität, mit Kultur und mit mit sich selbst. 

Weil, Weil, Weil der Gesellschaft auch. Es macht den Weg nicht leicht für die 

Jugendlichen. Weil du musst Mann sein. Was bedeutet Mann? Du musst guter 

Muslim sein. Das bedeutet guter Muslim sein?“  (Spektakel, Z. 252-256) 

Die Theorie der Transkulturalität geht davon aus, dass Menschen verschiedene kulturelle Einflüsse in 

sich tragen und daraus sogenannte Patchwork-Identitäten oder Mixed Identities entstehen. Der Begriff 

Patchwork-Identitäten wird im Kapitel 4.3.1 näher beschrieben. Und Mixed Identities beschreiben eine 

Identitätsform, bei der eine Person gleichzeitig mehreren sozialen Kategorien innerhalb eines 

einzelnen sozialen Bereichs (zum Beispiel Ethnizität) zugeordnet ist (Huang et al., 2025, S. 2). Die 

Daten zeigen, dass diese Vielfalt nicht nur als Ressource, sondern auch als persönliche 

Herausforderung erlebt werden kann. Es wird sichtbar, dass manche Personen Schwierigkeiten 

haben, eindeutig zuzuordnen, welche kulturellen Elemente zu ihnen gehören, oder das Gefühl 

verspüren, sich zwischen mehreren Identitäten entscheiden zu müssen. 

Ein zentraler Faktor dabei scheint die gesellschaftliche Erwartung nach klarer kultureller Zugehörigkeit 

zu sein. Wenn diese Erwartung auf eine vielschichtige Identität trifft, kann dies zu inneren Spannungen 

führen. Eine Studie zur sozialen Identitätskomplexität beschreibt genau das: dass Menschen mit 

multiplen Zugehörigkeiten insbesondere dann unter Druck geraten, wenn ihre komplexe Identität von 

außen nicht anerkannt wird (Huang et al., 2025, S. 217). In der anschließenden Diskussion wird näher 

auf das Konzept der sozialen Identitätskomplexität eingegangen. Zusammenfassend verdeutlichen 

die Ergebnisse, dass transkulturelle Zugehörigkeiten nicht nur als bereichernd erlebt werden, sondern 

auch mit inneren Spannungen verbunden sein können.  

 

7.2 Bedarf der Zielgruppe für transkulturelles Angebot sowie Austausch 

Im Rahmen dieser Arbeit wurde die Forschungsfrage untersucht: Welcher Bedarf besteht bei der 

Zielgruppe für transkulturelle Angebote sowie Austausch? Dabei liegt der Fokus darauf, ob und 



 

 

96 

inwiefern aus Sicht der Zielgruppe ein transkultureller Austausch als notwendig oder bereichernd 

wahrgenommen wird und ob Interesse an transkulturellen Angeboten besteht. 

Für ein besseres Verständnis dieses Kapitels wird nachfolgend nochmals die Zielgruppe beschrieben, 

wie sie bereits im Kapitel 6.1.2 definiert wurde: Die Zielgruppe umfasst einerseits Personen mit 

Migrationshintergrund, die aufgrund gesellschaftlicher Ausschlüsse oder sprachlicher Barrieren mit 

eingeschränkten Möglichkeiten konfrontiert sind, aktiv am gesellschaftlichen Leben teilzunehmen. Ihre 

Erfahrungen und kulturellen Ausdrucksformen sollen durch transkulturelle Angebote sichtbar gemacht 

und eingebunden werden, um soziale Teilhabe zu stärken. Andererseits zählen auch Personen ohne 

Migrationshintergrund zur Zielgruppe, die durch die Teilnahme an transkulturellen Formaten neue 

Perspektiven gewinnen und aktiv zu einem gleichberechtigten Miteinander beitragen können. Das 

Zusammenspiel beider Gruppen ermöglicht es, gegenseitiges Verständnis zu fördern, neue soziale 

Verbindungen zu schaffen und Vorurteile abzubauen.  

In diesem Zusammenhang wird auch nochmals beschrieben, wie transkultureller Austausch in dieser 

Arbeit verstanden wird: Um Transkulturalität zu fördern und anzustoßen, braucht es Austausch 

zwischen Menschen. Transkultureller Austausch bildet somit die Grundlage für das Entstehen von 

Transkulturalität. Gemeint ist damit, dass Menschen miteinander sprechen oder interagieren, 

Erfahrungen teilen, sich austauschen, vernetzen und in Beziehung treten.  

Die Ergebnisse zu dieser Forschungsfrage wurden in folgende Kategorien unterteilt: Spontane 

Begegnungen als Normalität, Kulturelle Neugierde und Interesse, Diskriminierungsfreie 

Begegnungen, Austausch ohne Sprachbarriere und Niederschwelligkeit. Folgend werden die 

Kategorien beschrieben und somit die Datenauswertung dargestellt. 

 

7.2.1 Spontane Begegnungen als Normalität 

Die Ergebnisse zeigen, dass der Wunsch nach spontanen und ungezwungenen Begegnungen im 

Alltag besteht. Besonders betont wird der Wunsch nach kurzen, informellen Austauschsituationen, die 

ohne große Organisation oder vorherige Terminvereinbarung stattfinden können. Statt strukturierter 

Veranstaltungen oder festgelegter Treffen wird ein spontaner, niederschwelliger Austausch als 

bereichernd empfunden. Ein Beispiel für eine entsprechend ungezwungene Begegnung ist 

beispielsweise ein Gespräch mit Nachbar:innen im Stiegenhaus oder Lift des Wohnhauses. Solche 

Begegnungen ermöglichen einen kurzen, informellen Austausch, ohne dass eine bewusste 

Verabredung getroffen werden muss. Es geht um ein beiläufiges spontanes Gespräch, das sich 

natürlich ergibt - eine kurze Interaktion im Alltag. Im Grunde genommen ist dies eine Form von 

‚Normalität‘: keine besondere Veranstaltung, kein festgelegtes Setting, sondern Alltag oder eine 

alltägliche Begegnung. Dass dieser Wunsch besteht, zeigt zugleich, dass spontane Begegnungen 

nicht für alle Menschen gleichermaßen zugänglich sind. Die folgende Narration macht die 

Abwesenheit solcher Stiegenhaus- oder Liftgespräche durch die Einordnung der Gespräche als 

Besonderheit deutlich: 



 

 

97 

„Ich habe Mitarbeiterinnen zum Beispiel. Meistens sind sie aus der Türkei und sie können meistens 

meistens wenig Deutsch bis gar kein Deutsch. Und die erzählen, zum Beispiel, werden sie mit einer 

Nachbarin irgendwie in Beziehung treten, in Beziehung treten konnten und irgendeine Konversation 

hat stattgefunden oder die Nachbarin hat sie angelächelt oder die Nachbarin hat versucht, ihr was 

zu erzählen. Dann sagen sie es mir immer, erzählen sie es mir immer, das ist irgendwie, sie sind 

sehr glücklich dann, […] wie wenn das ganz was Besonderes wäre, was für viele Menschen, die die 

Sprache beherrschen, ganz was Normales ist […]“ (S., Z. 252-256) 

Es zeigt sich, dass durch sprachliche Hürden und Diskriminierungen solche alltäglichen Interaktionen 

nicht zur gelebten Normalität gehören. Was für viele zum Alltag gehört, wird von anderen als 

Ausnahme oder Besonderheit erlebt. Gleichzeitig zeigt sich, dass solche Begegnungen gewünscht 

sind und als positiv erlebt werden.  

Zusammenfassend ergibt sich, dass ein Wunsch nach spontanen Begegnungen im Alltag besteht, 

diese nicht für alle Menschen selbstverständlich sind, jedoch ein hohes emotionales Gewicht haben 

können, wenn sie stattfinden.  

 

7.2.2 Kulturelle Neugierde und Interesse 

Die Datenauswertung zeigt, dass ein Interesse am Kennenlernen und am Austausch mit Menschen 

unterschiedlicher kultureller Hintergründe besteht. Dabei geht es sowohl um die bewusste 

Auseinandersetzung mit kulturellen Elementen beispielsweise Sprachen oder Essen in den jeweiligen 

Kulturen als auch um die Möglichkeit, durch den Austausch neue Perspektiven kennenzulernen. Die 

kulturelle Neugierde und das Interesse beruhen auf unterschiedlichen Motive, die folgend in drei 

Cluster zusammengefasst sind:  

1. Grundsätzliche Neugierde auf unterschiedliche Kulturen: Es besteht ein generelles 

Interesse daran, andere Kulturen kennenzulernen. Diese Neugierde ist nicht an einen 

bestimmten Zweck gebunden, sondern bezieht sich auf eine grundsätzliche Neugierde am 

Austausch mit Menschen, die in anderen kulturellen Kontexten sozialisiert wurden.  

2. Interesse an neuen Perspektiven und Horizonterweiterung: Ein weiterer Schwerpunkt liegt 

im Wunsch, durch den Austausch mit anderen Kulturen den eigenen Horizont zu erweitern. 

Das Kennenlernen neuer Lebenswelten wird als Möglichkeit gesehen, die eigene Sichtweise 

zu erweitern und zu ergänzen.  

3. Interesse an spezifischen kulturellen Elementen: Interesse wurde auch bezogen auf 

konkrete Elemente wie Sprache, Essen oder Musik geäußert. Personen sind interessiert an 

diesen Unterschieden und wollen die kulturellen Elemente kennenlernen und erfahren.  



 

 

98 

Zusammengefasst zeigen diese Faktoren alle grundsätzliches Interesse am Austausch mit 

unterschiedlichen Kulturen. Die Auswertung zeigt, dass Menschen neugierig und interessiert sind sich 

in den transkulturellen Austausch zu begeben.  

Ein weiterer Aspekt, der sich aus der Auswertung ergibt, ist, dass großes Interesse daran besteht, 

insbesondere die lokale Kultur, die österreichische Kultur, kennenzulernen. Es ist anzunehmen, dass 

dies mit dem eigenen Lebensmittelpunkt zusammenhängt, womit gemeint ist, dass ein Großteil der 

Zielgruppe in Österreich lebt und Migrationshintergrund hat, sowie deren Kinder in Österreich 

aufwachsen, wodurch eine Auseinandersetzung mit der österreichischen Kultur als notwendig 

erachtet wird. In diesem Zusammenhang ist vor allem das Verstehen der Gesellschaft ein wichtiger 

Faktor, wie sich anhand dem nachstehenden Narrationsauszug zeigt: 

„Kinder haben österreichische Kultur, das heißt, es ist wichtig, diese zu verstehen 

und kennenzulernen.“ (World Café, Z. 9) 

Die Auseinandersetzung mit der lokalen Kultur kann als Möglichkeit gesehen werden, 

gesellschaftliche Strukturen zu verstehen und sich im Alltag besser orientieren zu können oder kann 

auch den Wunsch widerspiegeln, aktiv an der Gesellschaft teilzuhaben und ein Gefühl von 

Zugehörigkeit zu erleben. Gleichzeitig kann dies aber auch eine gesellschaftliche Erwartung 

widerspiegeln. Menschen, die nach Österreich migrieren, wird das Gefühl vermittelt, sich ‚integrieren‘ 

zu müssen und sich mit der lokalen Kultur auseinandersetzen zu müssen.  

Zusammenfassend zeigen die Daten, dass ein Interesse daran besteht, unterschiedliche 

Lebensweisen kennenzulernen, und die gesellschaftlichen und kulturellen Gegebenheiten des 

eigenen Umfelds kennenzulernen, sie zu verstehen und sich darüber auszutauschen. 

 

7.2.3 Diskriminierungsfreie Begegnungen  

Ein zentrales Bedürfnis, welches die Ergebnisse sichtbar machen, ist die Notwendigkeit von 

diskriminierungsfreier und sicherer Orte für transkulturellen Austausch. Die Analyse zeigt, dass der 

Wunsch nach wertschätzenden, offenen und sicheren Begegnungsräumen besteht. Solche Räume 

bieten die Möglichkeit, ohne Angst vor Ausgrenzung oder Benachteiligung miteinander in Kontakt zu 

treten und sich auszutauschen. Dieser Bedarf wird jedoch nicht ausschließlich von Nutzer:innen 

artikuliert. Auch Institutionen und Kulturschaffende setzen sich mit der Frage auseinander, wie 

diskriminierungsarme oder diskriminierungsfreie Räume geschaffen werden können. In diesem 

Zusammenhang finden Konzepte wie Safe Space, Safer Space oder Brave Space Anwendung. Dabei 

wird nicht von absoluter Sicherheit ausgegangen, sondern von der Möglichkeit, Rahmenbedingungen 

zu schaffen, die ein möglichst geschütztes Miteinander fördern. Ein Beispiel dafür bietet die 

Brunnenpassage. In den Interviews wird deutlich, dass dort die Auseinandersetzung mit dem Begriff 

Safe(r) Space Teil des Selbstverständnisses ist, auch wenn dieser kritisch reflektiert wird: 



 

 

99 

„[…] wir arbeiten noch viel mit dieser Frage ist es ein Safe Space? oder ein Safer 

Space? oder Brave Space? Weil es ist ja auch ein öffentlicher Raum, eine 

öffentliche Kulturinstitution und deswegen können wir das natürlich auch nicht bei 

allem immer garantieren. Aber so von der Haltung her ist es natürlich total safe.“ 

(Brunnenpassage, Z. 68-71) 

Safe Spaces sind physische oder auch digitale Räume, in denen sich Menschen sicher und akzeptiert 

fühlen sollen, ohne Ausgrenzungserfahrungen, Diskriminierungen etc. Der Begriff Safer Space betont, 

dass absolute Sicherheit nicht möglich ist, aber ein möglichst geschützter Rahmen geschaffen werden 

soll (Informations- und Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit e. V., 2025). Ein Brave Space 

ist ein Raum, in dem offene, ehrliche und auch unbequeme Gespräche möglich sind – insbesondere 

über Themen wie Rassismus, Diskriminierung, Macht oder Privilegien. Mut (bravery) ist hier zentral: 

Die Beteiligten werden ermutigt, sich einzubringen, zuzuhören, Widersprüche auszuhalten und eigene 

Positionen zu hinterfragen, auch wenn das emotional fordernd oder konfliktbehaftet ist (Arao & 

Clemens, 2023, S. 135–149).  

Die Bedeutung solcher diskriminierungsfreien Räume, oder möglichst diskriminierungsfreie Räume, 

zeigt sich in den Ergebnissen, die verdeutlichen, dass negative Erfahrungen mit Rassismus oder 

Vorurteilen Menschen davon abhalten können, an kulturellen Angeboten oder Veranstaltungen 

teilzunehmen. Die Verfügbarkeit geschützter Begegnungsorte wird daher von Bedeutung, um 

transkulturellen Austausch auf Augenhöhe zu ermöglichen.Zusammenfassend wird deutlich, dass 

diskriminierungsfreie Räume, Safer Spaces oder Brave Spaces eine grundlegende Voraussetzung für 

transkulturellen Austausch darstellen. Der Wunsch nach solchen Schutzräumen zeigt die 

Notwendigkeit auf, Strukturen zu schaffen, in denen sich Menschen sicher, wohl und respektiert 

fühlen. Es zeigt sich, dass die Bereitschaft zur Teilnahme an transkulturellen Angeboten eng mit dem 

Erleben von Sicherheit und Wohlbefinden verknüpft ist. Nur wenn diese Bedingungen gegeben sind, 

kann Austausch auf Augenhöhe stattfinden und als positiv erlebt werden. Ebenso wird deutlich, dass 

der Wunsch nach diskriminierungsfreien Räumen sowohl auf der Ebene der Nutzer:innen als auch 

innerhalb institutioneller Strukturen sichtbar wird. Während bei Nutzer:innen der Wunsch nach 

Sicherheit, Wohlbefinden und Respekt besteht, reflektieren Kulturinstitutionen ihre Rolle in der aktiven 

Gestaltung solcher Räume.  

 

7.2.4 Austausch ohne Sprachbarriere 

Die Ergebnisse zeigen, dass der Wunsch besteht, sich unabhängig von Sprache auszutauschen, über 

Ausdrucksformen, die von allen verstanden werden mit einer Sprache die jede:r versteht. Viele 

Menschen suchen Begegnungen und Austausch, stoßen dabei jedoch auf sprachliche Barrieren. 

Nonverbale Formate bieten in diesem Zusammenhang eine Möglichkeit, diese Hürde zu überwinden 

und neue Zugänge zur Verständigung zu schaffen. Besonders Tanz, Gesang, Musik und Kochen sind 

Möglichkeiten von Ausdrucksformen, die auch ohne gesprochene Sprache funktionieren und dennoch 



 

 

100 

Austausch ermöglichen:  Diese Ausdrucksformen weisen gemeinsame Elemente auf, die sie 

verbinden beispielsweise, das Kochen als Tätigkeit an sich. Vergleichbares gilt für andere Aktivitäten 

wie Tanzen, Singen oder Musizieren. Es besteht jeweils ein gemeinsames Element, etwa die 

Bewegung, das Kochen oder der Klang, und zugleich kultureller Unterschied in der Ausführung. Diese 

Unterschiede wirken sich nicht hinderlich auf den Austausch aus, da den Tätigkeiten ein 

grundlegendes gemeinsames Verständnis zugrunde liegt. Gleichzeitig werden sie in unterschiedlichen 

Kulturen auf jeweils eigene Weise praktiziert und interpretiert. Gerade diese Variationen machen sie 

zu einer geeigneten Grundlage für transkulturellen Austausch: Sie ermöglichen Verbindung ohne 

Sprachbarriere und machen kulturelle Vielfalt unmittelbar erfahrbar. Die folgende Narration hebt das 

sprachlich hervor: 

„Essen ist auch etwas wirklich sehr Niederschwelliges. Jeder isst, ja jede, also fast jeder kocht 

irgendwie irgendwas. Man muss ja nicht immer ganz aufwendig kochen, aber das würde die 

Menschen zusammenbringen. Und Essen ist ein Bedarf.“ (S., Z. 339-341) 

Auch Kulturinstitutionen wie beispielsweise die Brunnenpassage widmen sich diesem Ansatz und 

setzen gezielt auf Ausdrucksformen ohne Sprache, um transkulturellen Austausch zu ermöglichen. In 

ihren Angeboten stehen vor allem Tanz-, Stimm- und Kochworkshops im Mittelpunkt, die auf 

nonverbale Verständigung setzen und damit Menschen unabhängig von sprachlichen Fähigkeiten 

zusammenbringen (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 29).  

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass nonverbale Ausdrucksformen eine zentrale Rolle im 

transkulturellen Austausch einnehmen. Sie ermöglichen Verständigung jenseits sprachlicher Barrieren 

und schaffen Räume, in denen Menschen mit unterschiedlichen sprachlichen Voraussetzungen 

miteinander in Kontakt treten können. Gemeinsame Tätigkeiten wie Kochen, Tanzen oder Musizieren 

bieten dabei eine Grundlage, auf der Unterschiede nicht trennend wirken, wie beispielsweise bei 

Sprachen, sondern einen Austausch ohne Sprachbarriere bieten. Im Kapitel 7.3 wird näher auf den 

Austausch ohne Sprachbarriere und den Ausdrucksformen eingegangen. 

 

7.2.5 Niederschwelligkeit 

Die Ergebnisse verdeutlichen, dass ein niederschwelliger Zugang Voraussetzung für die Teilnahme 

an transkulturellen Angeboten ist. Wenn Menschen durch strukturelle, sprachliche oder soziale 

Barrieren von Veranstaltungen ausgeschlossen sind und nicht daran teilnehmen können, kann kein 

transkultureller Austausch stattfinden. Zugänglichkeit ist daher ein zentrales Kriterium für 

transkulturelle Angebote und Veranstaltungen. Dieser Aspekt stellt auch die inhaltliche Schnittstelle 

zwischen den beiden zentralen Themenbereichen dieser Forschungsarbeit dar. Ab Kapitel 8.1 werden 

die unterschiedlichen Hürden oder Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur ausführlich beschrieben.  

 



 

 

101 

7.3 Aktivitäten, Aktionen und Projekte zur Förderung transkulturellen 
Austauschs 

Bonifazi Anja 

Im Rahmen der Erhebung zeigten sich verschiedene Aktivitäten, Aktionen und Projekte als besonders 

wirksam im Hinblick auf die Förderung transkulturellen Austauschs. Die Darstellung der Ergebnisse 

folgt einer thematischen Ordnung, bei der zentrale Aktionsformen wie Kulinarik, Storytelling, 

gemeinsames Feiern oder künstlerischer Ausdruck in ihrer jeweiligen Funktion für transkulturelle 

Verständigungsprozesse beleuchtet werden. Das Ziel dieses Kapitels ist es, empirisch gestützte 

Einblicke in konkrete Praxisformen zu geben, die transkulturelle Prozesse unterstützen und dadurch 

zur Beantwortung der Forschungsfrage beitragen, welche Angebote geeignet sind, um Menschen mit 

und ohne Migrationshintergrund miteinander in Austausch zu bringen. 

 

7.3.1 Kulinarik als Medium transkultureller Begegnung 

In den Ergebnissen des ausgewerteten Datenmaterials zeigt sich, dass kulinarische Aktivitäten eine 

zentrale Möglichkeit darstellen, um Menschen aus verschiedenen Kulturen in einem ungezwungenen 

Rahmen zusammenzubringen. Ein zentrales Element, um transkulturelle Begegnungen zu fördern ist 

die Gestaltung eines informellen Begegnungsraumes. Die Analyse der Daten hat gezeigt, dass offene 

Veranstaltungsformate wo eine spontane Teilnahme ohne Voranmeldung möglich ist, von den 

Zielgruppen als sehr niederschwellig erlebt werden. Besonders hervorzuheben ist die Rolle des 

Kochens als alltäglicher und zugleich niederschwelliger Anlass für transkulturellen Austausch, da es 

nahezu allen Menschen vertraut ist. Ein Auszug aus dem Datenmaterial verdeutlicht dies wie folgt: 

„Essen ist auch etwas wirklich sehr Niederschwelliges. Jeder isst ja jede. Also fast 

jeder kocht irgendwie irgendwas. Man muss ja nicht immer ganz aufwendig 

kochen, aber das würde die Menschen zusammenbringen. Und Essen ist ein 

Bedarf.“ (S., Z. 339-344) 

Die qualitative Untersuchung zeigt auf, dass gemeinsames Kochen als sozialer und kreativer Prozess, 

weit über den bloßen Akt der Nahrungszubereitung hinausgeht. Kulinarische Traditionen stehen in 

enger Verbindung zu individuellen und kulturellen Erfahrungen. Daher stellt das Austauschen von 

Rezepten eine Form des Erzählens dar, durch die Menschen ihre Herkunft, persönliche Erinnerungen 

und kulturelle Traditionen ausdrücken und weitervermitteln können. Zugleich eröffnet das 

gemeinsame Kochen einen sinnlichen Zugang zu anderen Kulturen. Um teilnehmen zu können, sind 

weder sprachliche noch kulturelle Vorkenntnisse erforderlich, wodurch sich dieses Medium sehr gut 

für kulturellen Austausch eignet. Von der Auswahl der Rezepte über die Zubereitung bis hin zum 

gemeinsamen Essen sind alle Teilnehmenden aktiv und gleichberechtigt in den Kochprozess 

eingebunden. Dabei spielen Erinnerungen an ‚zu Hause‘ und an die eigene Herkunft eine wichtige 



 

 

102 

Rolle. Das gemeinsame Kochen bietet nicht nur soziale Interaktion, sondern aktiviert auch emotionale 

Verbindungen zu früheren Erfahrungen. Viele Teilnehmende verbinden bestimmte Gerichte mit 

Erinnerungen an ihre Kindheit, Familie und Herkunftsländer, wodurch Gefühle von Heimat, 

Geborgenheit und Identität ausgelöst werden. Der Datensatz zeigt, dass das gemeinsame Kochen 

einen Raum eröffnet, in dem aber auch alltägliche und unverfängliche Themen zur Sprache kommen 

können oder in dem auch ein gemeinsames Schweigen möglich ist. Dies verdeutlicht den nonverbalen 

und inklusiven Aspekt der Tätigkeit Kochen, wie folgender Narrationsauszug verdeutlicht:  

„Vor allem, wo es eigentlich darum geht, einen geschützten Raum zu finden. Wo 

über alle möglichen Themen, in der in dem wir uns im unmittelbaren Alltag und. In 

unserem Leben befinden. (…) Einfach einen, ja einen geschützten, ein 

geschütztes, einen geschützten Raum zu zu (…).“ (Mosaic, Z. 48-53) 

Die Ergebnisse zeigen weiters, dass das gemeinsame Kochen zudem die Möglichkeit bietet, auf 

individuelle Bedarfe und Bedürfnisse der Teilnehmenden einzugehen, etwa durch die parallele 

Zubereitung vegetarischer und fleischhaltiger Gerichte aus unterschiedlichen Kulturen. Es ist 

anzunehmen, dass sich die Teilnehmenden dadurch in ihren persönlichen und kulturellen Präferenzen 

wahrgenommen fühlen. Sie kommen auf natürliche Weise miteinander ins Gespräch und entdecken 

Gemeinsamkeiten sowie Unterschiede ihrer Herkunftsländer und Essgewohnheiten. Die Ergebnisse 

der Datenauswertung legen nahe, dass dieses gegenseitige Lernen dazu beiträgt, Vorurteile 

abzubauen und das Verständnis für andere kulturelle Hintergründe zu fördern. 

Aus dem Datenmaterial wird deutlich, dass offene Essensformate unter freiem Himmel, wie Picknicks 

oder Barbecues als wichtige Gelegenheiten für den kulturellen Austausch wahrgenommen werden. 

Diese bieten ein für die Zielgruppe notweniges Maß an Flexibilität, da sie eine Teilnahme auch ohne 

Vorkenntnisse ermöglichen. Insbesondere für Frauen die Zuhause Care-Arbeit leisten und dadurch 

eingeschränkte soziale Netzwerke haben, kann dieser offene Rahmen eine Erweiterung ihrer sozialen 

Kontakte bieten. Als besonders entscheidender Faktor erweist sich hier die Möglichkeit, die eigenen 

Kinder unkompliziert mitzubringen. Veranstaltungen in informeller Atmosphäre ermöglichen spontane 

Interaktionen und erleichtern insbesondere Frauen mit Migrationshintergrund, die sich aufgrund 

sprachlicher Barrieren oder gesellschaftlicher Ausschlüsse isoliert fühlen, eine aktive Teilhabe. Zudem 

profitieren auch die Kinder von einer Umgebung, in der sie spielerisch interagieren können, ohne dass 

ihre Anwesenheit von anderen Personen als störend empfunden wird. Die Ergebnisse zeigen, dass 

ein solcher Rahmen, welcher auch für kurze Momente der Entlastung sorgen kann, zu einer 

gesteigerten sozialen Teilhabe sowie einer nachhaltigen Erweiterung persönlicher Netzwerke beiträgt. 

Die Daten zeigen weiters, dass das Besuchen eines Restaurants von Menschen mit 

Migrationshintergrund häufig als Barriere empfunden wird. Dies liegt vor allem an ungeschriebenen 

Regeln bezüglich Tischsitten, Besteckgebrauch oder Kleiderordnung, die oft nicht explizit 

kommuniziert werden und somit Unsicherheiten erzeugen. Hinzu kommt, dass Restaurantbesuche in 

der Regel mit monetären Kosten verbunden sind, die für manche Menschen eine weitere Hürde 

darstellen. Es kann angenommen werden, dass diese Kombination aus sozialen Normen und 

finanziellen Barrieren dazu führt, dass viele Menschen kulinarische Angebote dieser Art nicht 

wahrnehmen können oder möchten. Dadurch werden sie aus einem sozialen Lebensbereich 



 

 

103 

ausgeschlossen, der spontane soziale Interaktionen wie etwa ein beiläufiges Gespräch mit 

Kellner:innen oder anderen Gästen, die beim Restaurantbesuch oft selbstverständlich stattfinden, 

ermöglichen könnte. 

Zusammenfassend macht das Datenmaterial deutlich, dass Essen nicht nur eine materielle, sondern 

eine zutiefst emotionale und soziale Komponente hat. Gemeinsame kulinarische Veranstaltungen sind 

oft mit Gefühlen von Heimat, Zugehörigkeit und Geborgenheit verbunden. Essen wird dabei als 

verbindendes Element wahrgenommen, das eine niederschwellige Möglichkeit bietet, Menschen in 

den kulturellen Austausch zu bringen. 

 

7.3.2 Buchclubs und Storytelling als Angebote für transkulturellen Austausch  

Das Datenmaterial macht ersichtlich, dass Lese- und Erzählformate besonders niederschwellige 

Angebote darstellen, die Wissensaustausch ermöglichen und zugleich als Sprachlernraum dienen. 

Buchclubs beispielsweise, bei denen sich Menschen regelmäßig treffen, um gemeinsam Literatur zu 

lesen und darüber zu diskutieren, bieten die Gelegenheit, sich über Inhalte auszutauschen, ohne 

persönliche Informationen preisgeben zu müssen. Gerade für Menschen, die Unsicherheiten im 

sozialen Kontakt oder in der Sprache empfinden, können sich diese Formate als geeigneter Einstieg 

anbieten, um in einer Gemeinschaft Platz zu finden. 

Gleichzeitig zeigt das Datenmaterial, dass innerhalb dieser Formate unterschiedliche Bedarfe sichtbar 

werden. Neben dem Wunsch nach unverbindlichem Austausch zeigt sich bei vielen Teilnehmenden 

auch das Bedürfnis nach einem tiefergehenden, persönlicheren Austausch. Das Zitat  

„Jeder Mensch ist ein Buch, das gelesen werden will.“ (World Café, Z. 74). 

verdeutlicht dieses Bedürfnis. Hier setzen beispielsweise Storytelling-Formate an. Unter dem Begriff 

Storytelling wird im Rahmen dieser Arbeit das bewusste, strukturierte Erzählen von persönlichen oder 

fiktiven Geschichten verstanden, das auf emotionaler, sprachlicher und kognitiver Ebene wirkt. Anders 

als eine rein sachliche Darstellung zielt Storytelling darauf ab, durch Narration Verbindung 

herzustellen, Aufmerksamkeit zu binden und neue Perspektiven zu eröffnen. Es handelt sich dabei 

um ein interaktives Format, das sowohl im künstlerischen als auch im sozialen Kontext Anwendung 

findet und Menschen die Möglichkeit gibt, ihre Erfahrungen mitzuteilen, zuzuhören und sich mit den 

Erzählungen anderer zu identifizieren. Storytelling Formate schaffen gezielt Räume, in denen 

persönliche Geschichten und biografische Erfahrungen geteilt werden können.  

Die Ergebnisse machen deutlich, dass beide Formate, auch wenn sie sich unterschiedlicher Zugänge 

bedienen, transkulturelle Begegnungen auf jeweils eigene Weise unterstützen. Während Buchclubs 

eher eine distanzierte, inhaltlich orientierte Ebene des Austauschs fördern, ermöglichen Storytelling-

Formate eine intensivere, persönliche Begegnung. Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass 

Formate die den Fokus auf Sprache als Vermittler:in zwischen Menschen fungiert, insgesamt durch 



 

 

104 

ihre Offenheit und Flexibilität wesentlich zur Förderung transkultureller Begegnungen beitragen. 

Menschen wollen sich austauschen, wollen erzählen und zuhören. Verbaler Austausch ist wesentlich 

für die mentale Gesundheit, was folgender Narrationsauszug verdeutlicht:  

„Kommunikation ist wie ein Antidepressivum.“ (World Café, Z. 14)  

Dieser Vergleich macht deutlich, welch positive Wirkung das Teilen von Gedanken und Geschichten 

auf das individuelle Wohlbefinden haben kann. Die Ergebnisse legen nahe, dass die Möglichkeit des 

offenen Austauschs in diesen Formaten nicht nur transkulturelle Begegnungen fördert, sondern auch 

einen Beitrag dazu leisten kann, Einsamkeit zu überwinden und ein Gefühl von Zugehörigkeit zu 

stärken 

 

7.3.3 Gemeinsames Feiern zur Förderung transkulturellen Austauschs 

Das Datenmaterial zeigt, dass bei transkulturellen Begegnungen im Rahmen von Festen vielfältige 

kulturelle Ausdrucksformen aufeinandertreffen. Dazu zählen Musik- und Tanzstile, kulinarische 

Traditionen, religiöse Rituale oder sprachliche Besonderheiten, die jeweils aus den Herkunftskulturen 

der Teilnehmenden stammen. Diese Elemente bieten konkrete Anknüpfungspunkte, um wechselseitig 

Einblicke in unterschiedliche kulturelle Praktiken zu gewinnen und somit den Horizont für neue 

Perspektiven zu öffnen. 

Besonders deutlich wird, dass Feste einen Rahmen schaffen, in dem kulturelle Unterschiede nicht im 

Vordergrund stehen, sondern vielmehr Neugier, Freude und gemeinsames Erleben. Durch Musik, 

Tanz oder das Teilen von Speisen entstehen informelle Situationen, die es erleichtern, miteinander 

ins Gespräch zu kommen. Ein Fest ermöglicht es, für einen Moment aus dem Alltag auszubrechen. 

Es wird getanzt, Menschen lachen, teilen Geschichten. 

„Das sind so viele Menschen einfach im Hintergrund (…) Die es. Die es sich 

wünschen, dass Menschen eine. Menschen, die halt auch viel durchgemacht 

haben. Menschen, die, die irgendwie. (..) Ja irgendwie verdient haben, im auch 

gefeiert zu werden.“ (Mosaic, Z.60-63) 

In dieser besonderen Atmosphäre verlieren Zuschreibungen an Bedeutung. Begegnungen passieren 

beiläufig, im gemeinsamen Tun, ohne dass kulturelle Herkunft als trennendes Merkmal 

wahrgenommen wird. Genau darin liegt die Stärke solcher Feierlichkeiten. Sie schaffen Räume, in 

denen Verbindung und Verständnis nicht erzwungen werden müssen, sondern ganz 

selbstverständlich entstehen. Die ausgewerteten Daten legen zudem nahe, dass gezielt konzipierte 

Feste, bei denen verschiedene religiöse oder kulturelle Feiertraditionen wie beispielsweise 

Weihnachten und Yalda, ein altiranisches Fest wo die Wintersonnenwende gefeiert wird, miteinander 

verbunden werden könnten, um transkulturellen Austausch zu fördern. Durch die bewusste 

Zusammenführung unterschiedlicher Bräuche wird ein Raum eröffnet, in dem gegenseitige Einblicke 



 

 

105 

in Werte, Traditionen und Glaubensvorstellungen ermöglicht werden. Dabei wirkt diese Form des 

Feierns identitätsstiftend, da alle Teilnehmenden eingeladen sind, eigene kulturelle Elemente 

einzubringen – ohne dass eine Kultur dominierend im Vordergrund steht. Vielmehr entsteht ein 

Miteinander, das von Gleichwertigkeit und Offenheit geprägt ist. 

Darüber hinaus zeigen die Ergebnisse deutlich, dass der transkulturelle Austausch vor allem dann 

gelingt, wenn Feste niederschwellig zugänglich und partizipativ gestaltet sind. Rahmenbedingungen 

wie freie Zugänglichkeit, spontane Teilnahme und die aktive Einbindung aller Beteiligten erweisen sich 

als entscheidend, um Begegnung auf Augenhöhe zu ermöglichen. Wesentlich dabei ist, dass die 

Teilnehmenden nicht bloß Zuschauer:innen bleiben, sondern aktiv als Akteur:innen eingebunden 

werden – sei es durch gemeinsames Musizieren, Tanzen oder das Zubereiten und Teilen von Speisen. 

Solche Gelegenheiten fördern nicht nur den Austausch, sondern stärken auch soziale Teilhabe und 

schaffen nachhaltige Verbindungen zwischen Menschen unterschiedlichster kultureller und sozialer 

Hintergründe. 

Insgesamt verdeutlichen die erhobenen Daten, dass Feste weit über ihren unterhaltenden Charakter 

hinaus eine bedeutende gesellschaftliche Funktion erfüllen können. Sie wirken als 

Brückenbauer:innen, indem sie transkulturelle Begegnung auf informelle, niederschwellige Weise 

ermöglichen, Teilhabe fördern und Raum für gegenseitige Anerkennung schaffen. 

 

7.3.4 Transkulturelle Verständigung durch Kunst, Musik und Tanz 

Aus dem erhobenen Datenmaterial wird sichtbar, dass künstlerische Ausdrucksformen wie Musik, 

Tanz oder Theater nicht nur als Konsumangebote fungieren können, sondern aktiv zur Förderung 

transkultureller Begegnungen beitragen, wenn sie partizipativ gestaltet werden. Weiters zeigt sich, 

dass Kunst, welche einen gesellschaftskritischen Ansatz verfolgt und Themen wie Integration, 

kulturelle Vielfalt oder soziale Ungleichheit aufgreift und sichtbar macht, einen wertvollen Beitrag zu 

einer transkulturellen Gesellschaft leisten kann.  

„Es ist künstlerisch, politisch, sozial. Weil ich betrachte diesen Ort als eine. (..)Für 

auch weil ich glaube an Kunst und Kultur, dass eine Auftrag eine Bildungsauftrag 

auch und dadurch der können wir hier unterschiedliche Gesellschaften empfangen 

also von. Von jungen Projekten und Projekten mit jungen Menschen, von 

Projekten mit international. (..) Unterrepräsentierten Gruppen versuchen wir das zu 

zu zu. Wir präsent sein, um die anderen zu präsentieren. Und das ist sehr, sehr 

wichtig.“ (Spektakel, Z. 72-76) 

Durch künstlerische Darbietungen, Theaterstücke, musikalische Performances und 

Tanzvorführungen können gezielt gesellschaftliche Debatten angestoßen werden, indem sie 

verschiedene kulturelle Perspektiven aufgreifen und miteinander verbinden. Diese Darbietungen 

regen Menschen unterschiedlicher Herkunft nicht nur dazu an in Dialog zu treten und gegenseitiges 



 

 

106 

Verständnis zu entwickeln, sie erfüllen auch eine aufklärende Funktion, indem sie dominante Narrative 

hinterfragen. 

Um transkulturellen Austausch anzustoßen, soll Kunst aber nicht nur passiv konsumiert, sondern die 

Teilnehmenden auch aktiv in den Prozess des Kunstschaffens eingebunden werden. Die Ergebnisse 

zeigen, dass ein gemeinsames künstlerisches Gestalten Menschen unabhängig von Herkunft, 

Sprache oder kultureller Zugehörigkeit verbindet und den Raum für neue, gemeinsame 

Ausdrucksformen öffnet. Musik und Tanz werden dabei als universelle Sprachen beschrieben, die 

unabhängig von sprachlichen Barrieren oder kulturellen Prägungen verständlich sind. Gerade weil sie 

nonverbal funktionieren, eröffnen sie niederschwellige Möglichkeiten der Begegnung. Durch 

gemeinsames Singen, Musizieren oder Tanzen entsteht ein Raum, in dem Menschen nicht nur 

zusammenkommen, sondern auch neue Formen des Miteinanders entwickeln können. Die 

nonverbalen, kreativen Elemente der Kunst sowie das gemeinsame Schaffen ermöglichen es, dass 

sich unterschiedliche Kulturen miteinander verweben und neue, gemeinsame Ausdrucksformen 

entstehen. Damit leisten diese Formate einen wesentlichen Beitrag zur Förderung transkulturellen 

Austauschs.  

Im Datenmaterial lassen sich unterschiedliche Zugänge zu künstlerischer Partizipation erkennen. So 

genannte „Touch & Go“-Formate wie sie bereits im Kapitel 4.8.1. beschrieben wurden, bieten einen 

niederschwelligen und unverbindlichen Zugang zu Kunst. Diese Formate sind so gestaltet, dass sie 

keine langfristige Verpflichtung erfordern und bewusst keinen aufeinander aufbauenden Charakter 

haben. Menschen können jederzeit in den Prozess einsteigen, sich kreativ einbringen oder auch 

wieder aussteigen. Gerade diese Flexibilität spricht eine breite und diverse Gruppe an, darunter auch 

Personen, die sich in ihrer Lebenssituation keine dauerhafte Bindung an ein Projekt leisten können 

oder möchten. Durch die offene Struktur wird kulturelle Vielfalt nicht nur abgebildet, sondern aktiv 

eingeladen und zugelassen. Die Daten zeigen, dass sich diese offenen Formate, welche erste 

Berührungspunkte mit Kunst schaffen, in der Praxis als Gelegenheiten erwiesen haben, um erste 

transkulturelle Kontakte zu knüpfen und dadurch verschiedene kulturelle Praktiken kennenzulernen.  

Mittel- bis langfristige partizipative Kunstprojekte hingegen, welche sich durch regelmäßige Treffen 

einer festen Gruppe über Wochen oder Monate hinweg auszeichnen, bieten die Möglichkeit 

transkulturellen Austausch zu intensivieren. Dadurch entsteht eine stabile Vertrauensbasis für den 

Austausch zwischen den Teilnehmenden. Die kontinuierliche Zusammenarbeit und das Erarbeiten 

eines gemeinsamen Zieles ermöglicht es, tiefere soziale Beziehungen aufzubauen und ein vertieftes 

Verständnis für unterschiedliche kulturelle Hintergründe zu entwickeln.  

„Und da ist natürlich ein noch viel, viel intensiverer kultureller Austausch gegeben. 

Also wo auch dieser Begriff der Kokreation, mit dem wir auch gerne arbeiten. Also 

einerseits professionelle Künstlerinnen und Menschen aus der Zivilgesellschaft 

zusammenkommen und etwas miteinander auch gemeinsam entwickeln und 

darüber natürlich auch oftmals Leute sich komplett neu kennenlernen, Vorurteile 

abbauen oder zusammen loslegen und zusammen agieren. Und obwohl sie 



 

 

107 

vielleicht vorher irgendwelche Bilder voneinander hatten oder irgendwie so.“ 

(Brunnenpassage, Z. 172-178) 

Ein gemeinsames Ziel stärkt das Gefühl der Zusammengehörigkeit und des Miteinanders. Die 

Teilnehmenden lernen, ihre unterschiedlichen Perspektiven und Fähigkeiten einzubringen und 

gemeinsam kreative Lösungen zu entwickeln. Gerade dieser Aushandlungsprozess fördert nicht nur 

künstlerische Kompetenzen, sondern auch die transkulturelle Verständigung.  

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sich kurzfristige Formate vor allem dafür eignen, erste 

Berührungspunkte mit Kunst zu schaffen und sich ohne Verpflichtung auszuprobieren. Durch ihre 

offene Struktur und die Unverbindlichkeit bieten sie niederschwellige Möglichkeiten zur 

Kontaktaufnahme und fördern spontane Begegnungen. Langfristige Projekte hingegen setzen dort an, 

wo nachhaltigere soziale Bindungen entstehen sollen. Durch ihre Verbindlichkeit, Kontinuität und 

partizipative Ausrichtung leisten sie einen nachhaltigen Beitrag zur transkulturellen Verständigung. Sie 

schaffen nicht nur einen Raum für künstlerische Zusammenarbeit, sondern auch für langfristige 

soziale Interaktion, gegenseitiges Verständnis und die Entwicklung einer inklusiven und vielfältigen 

Gemeinschaft. Langfristig können so nicht nur kreative Ergebnisse entstehen, sondern auch neue 

Freundschaften und das Gefühl, Teil einer Gemeinschaft zu sein. 

 

7.3.5 Märkte als Katalysatoren für transkulturelle Begegnung 

Die Auswertung der erhobenen Daten verdeutlicht, dass belebte öffentliche Orte, insbesondere aber 

Märkte, eine zentrale Rolle für den transkulturellen Austausch spielen. Sie fungieren nicht nur als Orte 

des Handels, sondern auch als soziale Treffpunkte, an denen kulturelle Vielfalt sichtbar und erlebbar 

wird. Diese Vielfalt spiegelt sich in kulinarischen Angebote aus unterschiedlichen Herkunftsländern, in 

den angebotenen Handelswaren, aber auch in sprachlichen Besonderheiten, Kleidungsstilen oder der 

Gestaltung von Marktständen wieder. Der Ausdruck über Gerichte, Produkte und Sprachen, 

ermöglichen es Besucher:innen, mit verschiedenen kulturellen Traditionen in Kontakt zu treten und 

dadurch Einblicke in unterschiedliche Lebenswelten zu erhalten. Ein Narrationsauszug beschreibt, wie 

sich solche Kontakte gestalten:  

„Ja, und diese kleinen, ähm, diese kleinen Begegnungen irgendwie, die schaffen 

auf die über die Zeit schon auch Beziehungen. Ja, und man tauscht sich über. (..) 

Belanglosigkeiten aus. Aber trotzdem. Irgendwie schafft es über die Zeit eine Tiefe 

und man kriegt voneinander mit.“ (Stand 129, Z.48-51) 

Märkte in Stadtteilen, die durch eine Kombination aus leistbarem Wohnraum, zentraler Lage und guter 

Anbindung an den öffentlichen Verkehr geprägt sind, ziehen ein vielfältiges Publikum an, vom jungen 

urbanen Milieu bis hin zu langjährig ansässigen Bewohner:innen sowie Menschen mit und ohne 

Migrationshintergrund. Alltägliche Begegnungen, welche auf Märkten entstehen, bieten Potenzial für 

transkulturellen Austausch. Sie eröffnen Möglichkeiten, kulturelle Unterschiede informell und 



 

 

108 

niederschwellig zu erleben und gleichzeitig gemeinsame Interessen, etwa das Einkaufen, Essen oder 

Verweilen, zu teilen. Solche Bedingungen schaffen ein Umfeld, in dem Menschen mit 

unterschiedlichen sozialen Hintergründen und kulturellen Prägungen nebeneinander leben und 

interagieren. 

Das Konzept des Sozialraums nach Früchtel et al. (2013) bietet eine hilfreiche theoretische Grundlage, 

um diesen Befund zu deuten. Sie beschreiben den Sozialraum als das Produkt sozialer Prozesse, das 

von unterschiedlichen Wahrnehmungs- und Handlungsebenen geprägt ist. Die Autor:innen betonen, 

dass der Sozialraum nicht neutral ist, sondern maßgeblich von Faktoren wie sozialer Nähe, 

Netzwerken und infrastrukturellen Gegebenheiten beeinflusst wird (S. 14ff).  

Die Ergebnisse der Datenauswertung unterstreichen diese Annahme. Je offener und zugänglicher ein 

Raum ist, sowohl physisch als auch sozial, desto größer ist die Chance, dass Begegnungen 

stattfinden. Märkte lassen sich in diesem Zusammenhang als sogenannte „Wirkzonen“ begreifen – 

also als Räume, die sich durch subjektive Lebensweltbezüge, soziale Beziehungen und symbolische 

Bedeutungen gestalten. Märkte bieten durch ihre Alltäglichkeit, Niederschwelligkeit und kulturelle 

Vielfalt ein ideales Setting, um soziale Interaktionen über kulturelle Grenzen hinweg zu fördern.  

Zusammengefasst lässt sich aus den Ergebnissen ableiten, dass Märkte nicht nur als Orte des 

Konsums, sondern auch als Räume der Begegnung und Verständigung fungieren. Sie tragen dazu 

bei, Vorurteile abzubauen und gegenseitiges Verständnis zu fördern, indem sie alltägliche 

Berührungspunkte schaffen und Menschen im alltäglichen Leben dazu anregen, sich mit anderen 

Kulturen auseinanderzusetzen und sie kennenzulernen. 

  



 

 

109 

8 Darstellung der Ergebnisse Niederschwelligkeit 

Hill Philip 

In diesem Kapitel werden die Ergebnisse des Forschungsprozesses dargestellt und systematisch 

aufgearbeitet. Der Schwerpunkt liegt dabei auf der Präsentation der Befunde, nicht auf deren 

Interpretation. Eine vertiefte inhaltliche Auseinandersetzung sowie die theoretische Einordnung der 

Ergebnisse erfolgt im anschließenden Diskussionsteil. Im Verlauf des Forschungsprozesses wurden 

drei Hauptkategorien herausgearbeitet, die sich jeweils in mehrere Unterkategorien gliedern. Auf 

dieser Grundlage entfaltet sich eine Argumentation, die maßgeblich zur Beantwortung der 

aufgestellten Forschungsfragen beiträgt. 

Barrieren und Hürden der Niederschwelligkeit, bilden dabei die erste Kategorie, die einen Beitrag 

zur Beantwortung der Frage, „Welche Faktoren erschweren den Zugang zu Kunst und Kultur?“ liefern 

soll. In dieser Kategorie sammeln sich Stimmen der Nutzer:innen und Expert:innen zu Barrieren im 

Zugang zu Kunst und Kulturveranstaltungen während sie sich über monetären Aspekten bis hin zu 

subjektiven Barrieren streckt. 

Die zweite Kategorie, Faktoren der Niederschwelligkeit, widmet sich der Frage: „Welche Elemente 

fördern einen niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur?“ Sie geht darüber hinaus auf 

institutionelle Rahmenbedingungen ein, die niederschwellige Angebote begünstigen. Die Kategorie 

vereint dabei die Erfahrungswerte und Best-Practices der interviewten Expert:innen mit den 

Perspektiven und Einschätzungen der Nutzer:innen. 

Die dritte Kategorie, Ergebnisse der niederschwelligen Kunst- und Kulturarbeit, bezieht sich auf 

die Frage: „Was bewirkt ein niederschwelliger Zugang zu Kunst und Kultur?“ Sie beleuchtet die 

Wirkungen konkreter Veranstaltungen und Konzepte, zeigt auf, was bestehende Initiativen bereits 

erreichen konnten und welchen gesellschaftlichen und individuellen Impact niederschwellige 

Kulturarbeit entfalten kann. 

 

8.1 Barrieren und Hürden der Niederschwelligkeit 

Hill Philip 

Das folgende Kapitel setzt sich mit der Beantwortung der ersten Forschungsfrage des 

Themenkomplexes Niederschwelligkeit auseinander. Jene lautet wie folgt: 

Forschungsfrage 1.) Welche Barrieren und Hürden bestehen im Zugang zu Kunst und Kultur? 



 

 

110 

Im Forschungsprozess bildete sich dabei neben der Überkategorie Barrieren und Hürden, mehrere 

Unterkategorien heraus. Diese wurden in strukturelle- und wahrnehmungsinduzierte Barrieren 

getrennt. Diese Aufteilung hat zum Zweck interne- und externe-, bzw. objektive und subjektive 

Faktoren/Barrieren zu trennen. Dies dient dazu eine bessere analytische Differenzierung für 

Interventionen und Lösungsansätze beider Kategorien zu liefern. Während strukturelle Barrieren 

durch institutionelle Maßnahmen, wie mehrsprachige Angebote, ermäßigte Tickets oder 

Kinderbetreuungsangebote abgebaut werden können, bedürfen Wahrnehmungsinduzierte Barrieren 

größer angesetzte Strategien, wie verstärkte kulturelle Bildungsarbeit in Schulen oder Ähnliches. Die 

folgende Tabelle illustriert diese Aufteilung. 

 

Tabelle 4: Kategorien Barrieren und Hürden 

Strukturelle Barrieren Wahrnehmungsinduzierte Barrieren 

Architektonische Barrieren Selbstwahrnehmung & Habitus 

Finanzielle Hürden 
Soziale Codes und Definitionsmacht als Hürden 

der Teilhabe 

Strukturelle Zeitkonflikte  

Familie und Kulturbesuch: Strukturelle 

Herausforderungen 
 

Sprachliche Barrieren  

Organisatorische Hürden und 

Informationsmangel als Zugangsbarrieren 
 

 

Strukturellen Barrieren umfassen institutionelle Faktoren, welche für Gruppen von Menschen mit 

bestimmten Bedürfnissen eine Hürde in der Nutzung einer Kulturveranstaltung darstellen. Beispiele 

dafür sind Veranstaltungen zu Uhrzeiten an denen bestimmte Gruppen von Menschen Arbeiten oder 

Betreuungspflichten nachgehen müssen, hochpreisige Tickets oder Veranstaltungen in komplizierter 

deutscher Sprache, die beispielsweise für Menschen die gerade Deutsch lernen, aufgrund von 

bildungsbürgerlicher Sprache oder alten Ausdrücken nur schwer zu verstehen ist. 



 

 

111 

Im Gegensatz dazu, entstehen wahrnehmungsinduzierte Barrieren durch die subjektive 

Wahrnehmung von Kunst und Kultur und die soziale Prägung der Individuen. 

Wahrnehmungsinduzierte Barrieren umfassen all jene Hürden, die aus individuellen 

Deutungsmustern, Selbstwahrnehmung und sozial konstruierten Vorstellungen über Kunst und Kultur 

entstehen. Sie beeinflussen, ob und wie Menschen sich überhaupt als Teilnehmende an 

Kulturangeboten sehen. 

Im folgenden Abschnitt wird näher auf die Unterkategorien eingegangen und die daraus resultierenden 

Ergebnisse durch Ausschnitte aus dem Datenmaterial illustriert. 

 

8.1.1 Strukturelle Barrieren  

Hill Philip 

Strukturelle Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur werden in dieser Arbeit als Faktoren definiert, 

die Gruppen von Menschen mit bestimmten Eigenschaften, den Zugang zu Kunst und 

Kulturveranstaltungen erschweren. Das Datenmaterial konnte Barrieren aufzeigen die wir als 

institutionell bezeichnen, da sie durch Kunst- und Kulturinstitutionen geschaffen werden und auch 

durch diese abgebaut werden können. Es zeigt sich durch wiederkehrende Hürden und Barrieren eine 

Struktur, die sich durch Kunst- und Kulturveranstaltungen und Institutionen zieht, weshalb in dieser 

Arbeit von strukturellen Barrieren gesprochen wird. Im Folgenden werden die Unterkategorien der 

strukturellen Barrieren erläutert. 

 

8.1.1.1 Architektonische Barrieren  

Die Auswertung des Datenmaterials konnte architektonische Barrieren in zweierlei Weise feststellen. 

Zum einen in Form von konkreten physischen Barrieren, die bspw. Rollstuhlfahrer:innen und 

Menschen mit Gehbeeinträchtigungen daran hindern Räume zu betreten. Zum anderen kann die 

architektonische Gestaltung vieler Kunst- und Kulturinstitutionen, etwa ihre monumentale, 

historisierende Bauweise, eine ehrfurchtserregende Wirkung entfalten, die für manche Menschen 

einschüchternd wirkt. Diese Wirkung vermittelt unterschwellig das Gefühl, nicht dazuzugehören, was 

dazu führen kann, dass ein Besuch gar nicht erst in Erwägung gezogen wird 

Das Datenmaterial verdeutlicht, dass physische Barrieren mannigfaltig sind, obwohl große 

Kultureinrichtungen wie Museen, Theatern und Opern inzwischen meist barrierefreie Zugänge 

anbieten. Sind diese jedoch oft nicht auf den ersten Blick zu finden, da sie sich aufgrund der 

architektonischen Grundstruktur der zumeist alten Gebäude, häufig nicht an den Haupteingängen 

befinden, was den Zugang für darauf angewiesene Gruppen zusätzlich erschwert. Die Angst davor 



 

 

112 

den barrierefreien Eingang nicht zu finden und sich erst herumfragen zu müssen kann zusätzlich 

abschrecken, wie folgender Narrationsauszug illustriert:  

„(…) im Naturhistorischen und Kunsthistorischen Museum, ist es halt über die 

Seiteneingänge. (…) das Haus wird jetzt nicht deswegen umgebaut, aber natürlich 

sind das Barrieren, die die Leute irgendwie abschrecken, weil sie halt vielleicht gar 

nicht wissen, wo ist der barrierefreie Eingang.“ (Hunger auf Kunst und Kultur, Z. 

359-363) 

Ein weiterer architektonischer Aspekt, der den Zugang zu Kunst- und Kulturinstitutionen erschweren 

kann, ist deren Bauweise, die mitunter als abschreckend wahrgenommen wird. Architektur beeinflusst 

maßgeblich die Wahrnehmung von Niederschwelligkeit und Zugänglichkeit. Ein Gebäude kann durch 

seine offene Gestaltung einladender wirken, wie beispielsweise die Brunnenpassage in Wien, die 

ebenerdig liegt und mit einer großen Glasfront Transparenz schafft. Diese Bauweise ermöglicht nicht 

nur einen barrierefreien Zugang, sondern bietet auch visuelle Einsicht in das Geschehen im Inneren, 

wodurch eine niedrigschwellige und nahbare Atmosphäre entsteht. 

Im Gegensatz dazu können monumentale, historisch geprägte Bauwerke einschüchternd wirken und 

symbolisch Distanz erzeugen. Dies zeigt sich exemplarisch an großen Kulturinstitutionen entlang der 

Wiener Ringstraße, wie der Wiener Staatsoper, dem Burgtheater oder dem Natur- und 

Kunsthistorischen Museum. Ihre sakrale, imposante Architektur kann Besucher*innen das Gefühl 

vermitteln, klein oder fehl am Platz zu sein, ein Eindruck, der im folgenden Zitat verdeutlicht wird: 

„(…) zum Beispiel in der faschistischen Architektur oder aber auch griechische 

oder römische Tempel früher, die immer irgendwie was Sakrales gehabt 

haben(…). Da gibt es immer einen Niveauunterschied zwischen Außen und Innen. 

Du stehst draußen und bist ein kleine Mensch, der nichts zu sagen hat. Und auf 

dem Podest, da steht der Tempel. (…) Und genau so kann Ausgrenzung in der 

Architektur auch stattfinden.“ (J., Z. 115-123) 

 

8.1.1.2 Finanzielle Hürden 

Neben den baulichen Begebenheiten stellen ebenfalls finanzielle Hürden ein massives Problem im 

Zugang zu Kunst und Kultur dar. Die ausgewerteten Daten zeigen, dass der Besuch von Kunst- und 

Kulturveranstaltungen trotz Interesse und vorhandener zeitlicher Ressourcen allzu oft durch zu hohe 

Ticketpreise verhindert wird, wie folgender Ausschnitt illustriert: 

„Ich habe Zeit und großes Interesse und bin neugierig aber die Tickets sind zu 

teuer.“ (World Café, Z.25) 

Dabei fällt auf, dass betroffene Personen bereits von der Verfügbarkeit von ermäßigten Eintrittskarten 

etc. gehört haben, jedoch nicht über das nötige Wissen verfügen, wie sie an solche ermäßigten 



 

 

113 

Eintrittskarten gelangen können. Es wird als mühsam und kompliziert empfunden sich dieses Wissen 

anzueignen und zu günstigen Eintrittskarten zu gelangen, wie im folgenden Narrationsauszug 

verdeutlicht wird: 

„Ja, man muss halt auch davon wissen, so wie mit den Vergünstigungen bei den 

Eintritten, der Kulturpass oder sonstiges. Das finde ich manchmal ein bisschen 

schwierig. Manche Sachen kriege ich einfach nicht mit und dann sagen mir das 

Freunde und dann denk ich mir, irgendwie habe ich gar nicht gewusst, dass es so 

ein Angebot gibt.“ (Sl., Z.101ff) 

Das Problem der finanziellen Hürden bzw. der Leistbarkeit von Kunst und Kulturangeboten wird oft in 

Kombination von einer als mangelnd empfundener Informationslage über Ermäßigungen oder 

kostenlose Angebote angebracht. 

Das Erleben von finanziellen Hürden kommt ebenfalls dadurch auf, dass gerade die Institutionen der 

Hochkulturi wie große Theater und die Oper als Orte empfunden werden, die eine gewisse Exklusivität 

umgibt. Jene finanziellen Hürden sind oft faktisch existent, teilweise gibt es jedoch stark ermäßigte 

Karten, die einen Zugang gewähren würden.  

Im Kunsthistorischen Museum beispielsweise, kostet ein Vollpreisticket 21 Euro, während ein 

ermäßigtes Ticket noch immer 18 Euro kostet und für Studierende unter 25 Jahren, Menschen mit 

Behindertenausweis, Pensionist:innen ab 65 Jahren und Arbeitslosen zu Verfügung steht, wobei auf 

der Website nicht erkenntlich ist, wie die Arbeitslosigkeit nachzuweisen ist (Kunsthistorisches Museum 

Wien, o. J.). Über Informationen dazu, dass der Eintritt mit einem Kulturpass umsonst wäre und an 

welche Stellen man sich dafür wenden könnte, verrät die offizielle Website des Museums auch bei 

eingehender Suche jedoch nichts. 

Zu faktischen finanziellen Hürden kommt ein antizipiertes Erleben hinzu, dass darauf basiert, dass 

Institutionen der Hochkultur, wie große Theater und Opern, als Orte erlebt werden, zu denen der 

Zugang durch eine gewisse Exklusivität gekennzeichnet ist. Die Idee ist vorherrschend, dass man 

reich sein muss, um Zugang zu diesen Kulturinstitutionen zu bekommen, was dazu führt, dass 

Assoziationen zu finanziellen Hürden entstehen. Jene finanziellen Hürden sind teilweise faktisch 

existent und teilweise nicht vorhanden, da stark ermäßigte Karten grundsätzlich vorhanden wären, die 

einen Zugang gewähren würden. 

Finanzielle Hürden werden somit als manifeste, faktische Hürde und gleichsam als sozial konstruierte 

Hürde empfunden, die anscheinend durch die Annahme entstehen, dass vornehmlich wohlhabende 

Menschen hochkulturelle Angebote nutzen. Darüber hinaus fallen fehlende Informationen über 

ermäßigte Tickets oder kostenfreie Angebote wie den Kulturpass als Probleme auf, die finanziellen 

Hürden zu überschreiten. 

 



 

 

114 

8.1.1.3 Strukturelle Zeitkonflikte 

Der zeitliche Faktor als Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur beschreibt den Umstand, dass sich 

bestimmte Personengruppen, die im Folgenden näher definiert werden, nicht in der Lage sehen 

aufgrund von Arbeitszeiten, Betreuungspflichten und anderen Gründen, Kulturangebote, die sie 

interessieren dann zu nutzen, wann diese angeboten werden. 

In der Analyse der Daten fällt auf, dass insbesondere Frauen die Care-Arbeit leisten aber auch 

Menschen, die bspw. in der Gastronomie oder anderen Bereichen abends oder nachts arbeiten, von 

zeitlichen Barrieren eingeschränkt werden. Da die meisten Veranstaltungen, insbesondere in 

Theatern, Opern und Konzerthäusern abends stattfinden. Formate, die tagsüber stattfinden gibt es 

nur selten und besonders große Produktionen werden fast ausschließlich Abends gespielt. Anders ist 

es bei Museen, die in der Regel nur bis um 18 Uhr geöffnet haben und somit ebenfalls eine zeitliche 

Hürde aufbauen. Der folgende Narrationsausschnitt verdeutlicht die Prämisse von Menschen mit 

Betreuungspflichten und Menschen, die in der Abendgastronomie arbeiten: 

„Ja, und ich könnte mir eher so an einem Vormittag oder Nachmittag Zeit nehmen 

als am Abend [ist das] Hauptgeschäft und am Tag ginge es ja. (…) Und viele 

Frauen, die ihre Kinder vielleicht in die Schule bringen. Und dann haben sie vier, 

fünf Stunden Zeit, bis die Kinder wieder zurückkommen.“ (S., Z. 130-136) 

Aus der Analyse der Forschungsergebnisse heraus artikuliert sich der starke Wunsch nach 

Kulturveranstaltungen, deren Zeiten besser an die Lebensrealitäten der potenziellen Nutzer:innen 

angepasst sind.  

Statt dass sich die Besucher:innen nach den vorgegebenen Veranstaltungszeiten richten müssen, 

sollten Kulturangebote flexibler gestaltet werden, um unterschiedlichen Alltagsstrukturen gerecht zu 

werden. 

Auch wenn die Forschungsergebnisse aufgrund des Samples Gruppen hervorheben, die aufgrund 

von Lohnarbeit am Abend und in der Nacht, sowie Betreuungspflichten zeitliche Verfügbarkeit von 

Kunst und Kultur als Barriere erleben, zieht sich diese Form von Barriere noch weit über diese 

Gruppen hinaus. Durch die fixierten Veranstaltungszeiten (Performative Formate wie Theater, Musik 

oder Opern, abends und Museen bis 18 Uhr) ziehen sich Barrieren durch nahezu alle 

Bevölkerungsschichten, die verschiedenen Formen von Arbeit, sei es Lohn- oder Care-Arbeit 

nachgehen. Durch eine zeitlich flexiblere, bzw. zeitlich wechselnden Organisation dieser 

Veranstaltungen könnte die Nutzbarkeit auf Gruppen erweitert werden, die aufgrund von zeitlichen 

Barrieren sonst ausgeschlossen werden. Der folgende Narrationsausschnitt illustriert deutlich die 

Prämisse aus der Sicht der Brunnenpassage, die ihre Formate und Angebote dementsprechend 

versucht anzupassen. 

„Die Uhrzeiten sind wichtig. Welche Wochentage? Also manche Leute können nur 

sonntags zum Beispiel. Ja, für manche ist es unmöglich, unter der Woche abends 

zu einer Chorprobe zu kommen oder so.“ (Brunnenpassage, Z. 291ff) 



 

 

115 

 

Eine denkbare Lösung wären vereinzelte Änderungen der Veranstaltungs- oder Öffnungszeiten, 

sodass bspw. Museen an wenigen Tagen im Monat bis um 22 Uhr geöffnet hätten oder große 

Theaterproduktionen um elf Uhr aufgeführt werden. 

 

8.1.1.4 Familie und Kulturbesuch: Strukturelle Herausforderungen 

Die ausgewerteten Daten zeigen auf, dass Kinder immer wieder zu einem zentralen Thema im 

fehlenden Zugang zu Kunst und Kultur werden. Zum einen ist die Förderung von Kindern und 

Jugendlichen einer der wichtigsten Aspekte, um einen nachhaltigen Zugang zu Kunst und Kultur für 

diese zu ermöglichen, der von den Möglichkeiten und Ressourcen der Herkunftsfamilie entkoppelt ist 

und einen Herkunftsfamilienunabhängigen Habitus der Nutzung von Kunst- und Kulturangeboten 

prägt. Durch kulturelle Bildung in den Schulen und durch außerschulische Angebote können durch die 

die Möglichkeit sich kulturelles Kapital anzueignen, Grundsteine gelegt werden für einen späteren 

Zugang zu Kunst und Kultur.  Der folgende Auszug verdeutlicht diese These: 

„Du musst in den Schulen ansetzen, bei den Jugendlichen, bei den Kids. Die 

Gebietsbetreuung, außerschulische Jugendbetreuung in den Schulen. Da musst 

du, wenn du in der Kindheit nicht anfängst, kriegst du keinen Zugang. Da muss 

man ansetzen.“ (MA7, Z. 246-250) 

Zum anderen ist es eine herausfordernde Rolle, die Kinder für Eltern und Betreuungspersonen im 

Kontext von Kunst- und Kulturveranstaltungen spielen. Der Besuch solcher Angebote gestaltet sich 

mit Kindern oft schwierig. Viele Veranstaltungen finden zu ungünstigen Uhrzeiten statt, wodurch 

zusätzlicher Betreuungsbedarf entsteht. Zudem sind die Veranstaltungsformate häufig nicht auf 

Familien abgestimmt: Es mangelt an Angeboten, die sowohl Kinder als auch Erwachsene 

gleichermaßen ansprechen. Klassische Formate wie Theater oder Performances bieten nur selten 

begleitende Kinderbetreuung an, was den Zugang zusätzlich erschwert. Folgender Auszug illustriert 

beispielhaft die Probleme eines Elternteils in der Teilhabe an Kulturellen Veranstaltungen:  

„[Ins]Theater ging ich früher mit meinen Kindern. Es hat mir sehr gut gefallen, nur 

die [Kinder] haben immer so gejammert. Das sind Teenagers. (…) Dann habe ich 

gesagt, das tue ich mir nicht an, vorher so viel mir anzuhören und danach mir so 

viel anzuhören. Und währenddessen die ganze Zeit.“ (S., Z. 67-70) 

Der Ausschnitt verdeutlicht die mangelnde Familienfreundlichkeit vieler Kunst- und 

Kulturveranstaltungen, die primär auf ein erwachsenes Publikum ausgerichtet sind und dabei Kinder 

und Jugendliche weitgehend ausblenden. Dies stellt für Erwachsene mit Betreuungspflichten eine 

erhebliche Zugangshürde dar. Gleichzeitig wirkt sich diese Barriere auch auf die Kinder aus. Wenn 

Eltern aufgrund struktureller Hürden seltener an Kunst- und Kulturangeboten teilnehmen, verringert 



 

 

116 

sich die Chance, kulturelles Kapital an ihre Kinder weiterzugeben. In der Folge verlieren kulturelle 

Veranstaltungen an Relevanz im familiären Alltag und können langfristig an Bedeutung einbüßen. 

 

8.1.1.5 Sprachliche Barrieren 

Sprachliche Barrieren stellen, wie die Datenauswertung zeigt, ebenfalls einen exkludierenden Faktor 

im Zugang zu Kunst und Kultur dar. Einerseits ist dafür die fehlenden Sprachkompetenzen der 

Nutzer:innen verantwortlich, andererseits spielt auch die Verwendung von komplizierter und 

hochschwelliger Sprache bei Kunst- und Kulturveranstaltungen eine enorme Rolle. 

Gerade die Verwendung von komplexer und alltagsferner Sprache in Theatern veranschaulicht, wie 

selbst Menschen mit großem Interesse an Theater aufgrund fehlender Deutschkenntnisse nur schwer 

Zugang finden. Besonders für Menschen die Deutsch gerade lernen, kann die sprachliche Gestaltung 

von Inszenierungen eine erhebliche Hürde darstellen, wie folgender Ausschnitt illustriert: 

„Als ich nach Wien kam und ich habe in Bagdad Kunst studiert und Kunst und 

Bagdad ist eine Theaterstadt, also bin ich ins Burgtheater. Und damals natürlich, 

mein Deutsch war fast nichts. (…). Da bin ich oft ins Theater. Aber es ist auch 

immer so schwere Themen oder schwere Sprache oder, oder der Zugang. Der 

Zugang ist einfach nicht wirklich möglich.“ (Spektakel, Z.128-133) 

Auch aus institutioneller Perspektive wird der Spagat zwischen einer dramaturgisch anspruchsvollen 

Sprache, die oft dem Bildungsbürgertum zugeordnet wird und einer zugänglichen, einfachen Sprache 

als herausfordernd betrachtet. Für einige Kulturstätten, wie der Brunnenpassage, besteht ein Ziel 

darin, eine Balance zu finden, die es ermöglicht, unterschiedliche Zielgruppen gleichermaßen 

einzubeziehen und sprachliche Exklusion zu vermeiden. Der folgende Narrationsausschnitt der 

Brunnenpassage verdeutlicht dieses Dilemma: 

„Wir versuchen immer auf der einen Seite in diesem dramaturgischen was weiß 

ich spreche da auch andockbar zu sein und gleichzeitig aber auch für Menschen 

hier am Markt oder so und das ist fast unmöglich. Und trotzdem versuchen wir es.“ 

(Brunnenpassage, Z. 257ff) 

Der Weg zu einem Angebot in einfacher Sprache oder wie im folgenden Narrationsausschnitt, in 

Gebärdensprache erfordert ein fortlaufendes Experimentieren und die Einbeziehung von 

Nutzer:innen-Feedback. Viele Herausforderungen zeigen sich erst im Prozess, wodurch es keine 

perfekten, vorgefertigten Lösungen für eine niederschwellige Sprachgestaltung gibt. Stattdessen 

entwickeln sich Ansätze kontinuierlich weiter und werden durch praktische Erprobung optimiert:  

„Wenn jetzt ein Museum eine Führung in Gebärdensprache anbietet, dann 

bedenken sie oft nicht, dass, wenn der Raum zu dunkel ist, die Teilnehmenden 



 

 

117 

nichts sehen. Oder wenn der Raum zu klein ist, sehen sie die Übersetzerin gar 

nicht.“ (Hunger auf Kunst und Kultur, Z. 402ff) 

Darüber hinaus zeigten die analysierten Daten wie, die Unsicherheit nicht gut Deutsch zu sprechen, 

soziale Hemmungen erzeugt. Personen fühlen sich unwohl oder genieren sich, kulturelle Angebote 

wahrzunehmen, weil sie befürchten, sprachlich nicht zurechtzukommen oder nicht als vollwertige 

Teilnehmer:innen akzeptiert zu werden, was der folgende Ausschnitt illustriert: 

„Ich habe Mitarbeiterinnen zum Beispiel. Meistens sind sie aus der Türkei und sie 

können meistens meistens wenig Deutsch bis gar kein Deutsch. Und die erzählen, 

zum Beispiel, werden sie mit einer Nachbarin irgendwie in Beziehung treten, in 

Beziehung treten konnten und irgendeine Konversation hat stattgefunden oder die 

Nachbarin hat sie angelächelt oder die Nachbarin hat versucht, ihr was zu 

erzählen. Dann sagen sie es mir immer, erzählen sie es mir immer, das ist 

irgendwie, sie sind sehr glücklich dann, […] wie wenn das ganz was Besonderes 

wäre, was für viele Menschen, die die Sprache beherrschen, ganz was Normales 

ist […]“ (S., Z. 252-262) 

Sprache kann also auf verschiedene Arten und Weisen Barrieren zum Zugang zu Kunst und Kultur 

manifestieren. Wobei bei allen Ansätzen der sprachlich niedrigschwelligen Veranstaltungsplanung klar 

seien sollte, dass es unmöglich ist, Veranstaltungen, die auf Sprache beruhen, für alle Menschen 

Verständlich zu machen. 

 

8.1.1.6 Organisatorische Hürden und Informationsmangel als Zugangsbarrieren 

Organisatorische Barrieren sind als maßgebend im Zugang zu Kunst und Kultur aufgefallen. 

Menschen erleben bereits in der Planungsphase von Kulturangeboten Schwierigkeiten, jene Angebote 

zu besuchen, da sie das Gefühl haben, sie müssten den Besuch von Kulturveranstaltungen frühzeitige 

planen, was Ticketbuchungen und ein vorrausschauendes und verbindliches Zeitmanagement 

erfordern. Dies stellt insbesondere für Menschen mit engen Zeitressourcen, unregelmäßigen 

Arbeitszeiten oder familiären Verpflichtungen eine erhebliche Herausforderung dar, da fixe 

Verpflichtungen eingegangen werden müssen und teure Tickets gekauft werden. 

Darüber hinaus stellt Zeitmangel eine Barriere im Zugang zu Kunst und Kultur dar. Gerade Menschen, 

die beruflich oder familiär stark eingebunden sind, haben schlicht keine Kapazitäten, sich aktiv über 

Kunst- und Kulturveranstaltungen zu informieren. Ihre Prioritäten liegen oft in anderen Bereichen des 

Alltags, wodurch es schwerfällt, die Zeit und Energie aufzubringen, sich mit dem kulturellen Angebot 

auseinanderzusetzen. Der Besuch einer Veranstaltung erfordert eine bewusste Entscheidung, die mit 

Recherche und Organisation verbunden ist. 



 

 

118 

Häufig wird diese Zugangsbarriere durch persönliche Kontakte umgangen. Menschen, die sich bereits 

mit dem kulturellen Angebot auskennen, nehmen Freund:innen mit und erleichtern ihnen damit den 

Einstieg. Besonders größere Kulturinstitutionen wie Theater oder Opernhäuser werden oft erst durch 

Begleitung von Bekannten besucht, was organisatorische Barrieren aber auch soziale Hemmungen 

mildert, wie der folgende Ausschnitt aufzeigt: 

 

„Oft eben durch Bekanntschaften und durch Leute. Also zum Beispiel in Innsbruck 

war ich noch bei einer Gastfamilie, die sind älter und wohlhabend gewesen und die 

sind einmal in der Woche ins Theater oder Oper gegangen und dann haben sie 

mich immer mitgenommen. Und da war ich dann immer dabei und dann später halt 

eben, wie gesagt, wenn Freunde mir Tickets geschenkt haben oder so. Eine 

Freundin hat mir immer wieder mal mitgenommen, also eigentlich eher so durch 

Freunde.“ (Sl., Z. 64-68) 

Gleichsam geschehen spontane Zugänge zu kulturellen Angeboten nur selten im Alltag. Kunst und 

Kulturangebote werden oft als etwas wahrgenommen, dass einem im Alltag nicht zufällig über den 

Weg läuft, sondern eine aktive Suche und Auseinandersetzung erfordert, gar Anstrengung erfordert. 

Das Entdecken einer Veranstaltung über ein Plakat, eine zufällige Empfehlung oder gar unverhofft in 

eine Veranstaltung im öffentlichen Raum hineinzuspazieren ist eher die Ausnahme (I., Selin, Z.90-92). 

 

8.1.2 Wahrnehmungsinduzierte Barrieren 

In diesem Kapitel werden die Ergebnisse zu individuellen und perzeptiven Barrieren im Zugang zu 

Kunst und Kultur aufgezeigt. Dabei handelt es sich um Barrieren, die auf der Individualebene ihre 

Wirkung zeigen und aufzeigen, dass Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten unmittelbar mit der 

individuellen Sozialisation verbunden ist. 

 

8.1.2.1 Selbstwahrnehmung und Habitus 

Die individuelle Sozialisation hat einen entscheidenden Einfluss darauf zu haben, wie Menschen sich 

selbst und Andere, in Settings von Kunst- und Kulturveranstaltungen wahrnehmen und ob sie sich mit 

Veranstaltungen und ihrem Publikum identifizieren können. Aus den ausgewerteten Daten lässt sich 

schließen, dass Kunst und Kultur als ein Bereich wahrgenommen wird, der einer elitären und 

intellektuellen Gruppe vorbehalten bleibt, einer Gemeinschaft, der sie sich die meisten Menschen 

selbst nicht zugehörig fühlen. Einerseits wird die eigene soziale Herkunft und Klassenzugehörigkeit 

als Barriere gesehen, die einseitig exkludierend wirkt.  



 

 

119 

Andererseits wird den Besucher:innen von Kunst- und Kulturveranstaltungen ein umfassendes 

Wissen und ein tiefes Verständnis für Kunst zugesprochen, das sich nicht zuletzt in einer als 

intellektuell empfundenen Sprache manifestiert. Diese Wahrnehmung verstärkt das Gefühl, nicht über 

die notwendigen Kenntnisse zu verfügen, um an solchen Angeboten teilzuhaben. Der folgende 

Auszug kann diese Erfahrung beispielhaft visualisieren: 

"Ich habe das Gefühl, dass es oft um eine bestimmte Schicht von Leuten geht. 

Das sind dann eh alle, die schon total viel Ahnung von Kunst haben und sich so 

super intellektuell ausdrücken. Und dann komm ich da hin und denk mir einfach 

nur, ich versteh das nicht und ich fühl mich hier nicht wohl." 

(Sl., Z. 89-92) 

Darüber hinaus eröffnet sich die Frage des individuellen Geschmacks. Viele Einrichtungen, wie 

beispielsweise die Wiener Staatsoper, konzentrieren sich vorwiegend auf spezifische Formate wie 

Opern, Ballett oder klassische Konzerte. Diese Kunstformen entsprechen jedoch nicht dem 

persönlichen Geschmack vieler Menschen und spiegeln ihre Interessen nicht wider, was dazu führt, 

dass sie Veranstaltungen in jenen Institutionen kategorisch nicht besuchen, wie der folgende 

Narrationsauszug verdeutlichen kann: 

„Die Leute wollen ja hingehen, wo sie das Gefühl haben, es interessiert sie 

wirklich. Und wenn ich mir denke, in der Oper wird nur klassische Musik gespielt 

und ich höre eigentlich nie klassische Musik, warum sollte ich da hingehen?“ 

(Sl., Z. 91-94) 

 

8.1.2.2 Soziale Codes und Definitionsmacht als Hürden der Teilhabe 

Für Menschen die in ihrer Sozialisation wenig Berührungspunkte mit Kunst und Kultur hatten, ist der 

Zugang zu dieser mit einer tiefen Verunsicherung verbunden. In den analysierten Daten zeigen 

wiederholt das Narrativ, dass Kunst etwas sei, das verstanden werden müsse, ein Bereich, der 

spezifisches Wissen voraussetzt und ohne dieses unzugänglich bleibt. Diese Wahrnehmung führt zu 

der Angst, nicht die „richtige“ Interpretation zu finden oder Kunst nicht so deuten zu können, wie es 

vermeintlich erwartet wird, was wiederum das Gefühl von Ausschluss verstärkt. 

„Die Jugendliche haben Angst vor Kunst, weil (…)Kunst [irgendwas] ist. [Und] Sie 

[irgendwas] verstehen [müssen].“ (Spektakel, Z.142f) 

Darüber hinaus erzeugen die in Kultureinrichtungen vorherrschenden sozialen Codes und 

ungeschriebenen Regeln, wie etwa in Theatern oder Opern Verunsicherung. Besucher:innen erleben 

das Betreten solcher für sie ungewohnter Räume als Moment der Fremdheit, in dem sie sich 

beobachtet und exponiert fühlen. Die Wahrnehmung impliziter Verhaltens- und Dresscodes verstärkt 

das Gefühl, nicht mit den bestehenden Normen vertraut zu sein, was wiederum Hemmschwellen im 

Zugang zu diesen kulturellen Angeboten schafft. 



 

 

120 

„(…)diese Art, wenn man dort hingeht, merkt man, da muss man sich so bestimmt 

kleiden oder da gibt es so bestimmte Regeln wie man was sagt, so 

ungeschriebene Regeln, wie man sich im Theater zu verhalten hat und wie man zu 

ausschauen hat.“ (Sl., Z.76-79) 

Die Unsicherheit im Zugang zu Kunst wird zusätzlich durch die unklare Definition des Kunstbegriffs 

verstärkt. Die Frage wer  bestimmt, was als Kunst gilt und was nicht, führt wie ein roter Faden durch 

die erhobenen Daten. Eine Befragte beschreibt Kunst als etwas „Abgehobenes“ und wirft dabei 

grundlegende Fragen zur Deutungshoheit auf: 

„(…) während Kunst ein bisschen abgehoben ist. Also da hat nicht was darf Kunst 

sein, was darf nicht Kunst sein? Ist etwas, was die Kinder in der Schule malen. 

Kunst ist, äh, ist ja wer. Wer darf das definieren und wie kommt man zum Kunst? 

Also das ist dann in meinen Augen ganz was anderes.“ (S., Z. 45-48) 

Diese Unklarheit darüber, ob Kunst etwas ist, das von Institutionen, Expert:innen oder doch von jeder 

Person selbst definiert werden kann, verstärkt die Verunsicherung und kann als zusätzliche Hürde im 

Zugang zu Kunst wirken. 

Verunsicherung kann insbesondere durch die Frage entstehen, wer die Deutungshoheit über Kunst 

besitzt. Ein unklar definierter Kunstbegriff und die Unsicherheit darüber, wer festlegt, was als Kunst 

gilt, führen bei Nutzer:innen von Kunst- und Kulturangeboten zu einem Gefühl der 

Orientierungslosigkeit. Zudem ist Kunst oft mit dem Narrativ verknüpft, dass sie verstanden werden 

müsse, als wäre ein spezifisches, inhärentes Wissen erforderlich, um Kunst nicht nur zu erschaffen, 

sondern auch angemessen zu betrachten. Darüber hinaus wirken die in Kunst- und Kulturinstitutionen 

verankerten sozialen Codes und impliziten Regeln für viele Menschen einschüchternd. Sie verstärken 

das Gefühl, nicht dazuzugehören, und lassen sie als „Outgroup“ erscheinen, wodurch die 

Hemmschwelle zur Teilhabe weiter steigt. 

 

8.2 Ansätze zur Förderung von Niederschwelligkeit 

Weber Katharina 

Das vorherige Kapitel hat verdeutlicht, welche Barrieren und Hürden im Hinblick auf 

Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich zu finden sind. In weiterer Folge wird nun die 

Thematik vertieft und der Frage nachgegangen, welche Aspekte einen niederschwelligen Zugang zu 

Kunst und Kultur fördern und begünstigen. Die Analyseergebnisse zeigen auf, welche Ansätze sich 

positiv auf die Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich auswirken. Dabei werden die 

Zielgruppenansprache und Veranstaltungsstrukturen beleuchtet und die Relevanz von 

Kommunikation, Partizipation und der finanziellen und räumlichen Zugänglichkeit näher betrachtet. 



 

 

121 

Abgerundet wird dieses Kapitel durch die Benennung zentraler Bedarfe von Nutzer:innen diverser 

Kunst- und Kulturangebote. 

 

8.2.1 Grundlegende Faktoren der Niederschwelligkeit 

Grundsätzlich variieren die Definition von und das Verständnis für Niederschwelligkeit im 

Datenmaterial, doch in der Zielsetzung finden sich Gemeinsamkeiten. Angebote im Kunst- und 

Kulturbereich sollen für eine möglichst breite Gruppe an Menschen, unabhängig von ihrer 

Muttersprache, sozialer Herkunft, finanziellen Möglichkeiten oder ihrem Bildungsniveau zugänglich 

sein. Seitens der Institutionen wird daher bewusst mit mehrsprachiger Kommunikation, offener und 

leicht zugänglicher Raumgestaltung und niederschwelligen Formaten gearbeitet. So wird versucht, die 

Hemmschwellen für eine Teilnahme an Kunst- und Kulturangeboten zu minimieren. 

Von enormer Bedeutung für die Nutzung von diversen Angeboten ist das Schaffen eines ‚Safe Space‘ 

beziehungsweise ‚Safer Space‘, wie bereits in Kapitel 7.2.3. näher erläutert,  in dem sich Nutzer:innen 

sicher und wohl fühlen können. Zwar wird betont, dass in öffentlichen Kunst- und Kultureinrichtungen 

das Ermöglichen eines sicheren Raumes nicht immer für alle Menschen realisierbar ist, dennoch 

scheint es ein großes Anliegen der Einrichtungen zu sein. Der Zugang zu diversen Kunst- und 

Kulturangeboten muss daher nicht nur räumlich, sondern auch sozial niederschwellig sein. Mit den 

Bemühungen einzelner Einrichtungen soll demnach also ein Ort geschaffen werden, an dem sich im 

besten Fall keine Person ausgeschlossen fühlt. Die Bedeutung eines solchen Safe Space wird unter 

anderem in der Haltung von Einrichtungsverteter:innen deutlich, die das Vermeiden von 

Diskriminierung als zentrales Ziel thematisieren: 

“Wir müssen schauen, dass es keine Rassismus dabei keine Sexismus. Es ist 

sehr, sehr wichtig für uns und keine Beleidigung anderer Gesellschaften und 

Minderheiten.” (Spektakel, Z. 326ff) 

Aus Nutzer:innensicht wird die Kunst und Kulturlandschaft oftmals als elitär und daher exklusiv 

empfunden und beschrieben. Der Zugang wird von Menschen, die (noch) nicht in der Kulturszene 

verankert sind, oftmals als abschreckend erlebt, da er mit gewissen Erwartungen und Codes, wie in 

Kapitel 8.1.2.2. beschrieben verknüpft ist. Um diesem Gefühl der Nutzer:innen entgegenzuwirken, 

wird es als essenziell betrachtet, gezielt Maßnahmen zu setzen, um das Bewusstsein von 

Einrichtungen für die Thematik zu stärken und Hemmschwellen so weit wie möglich zu minimieren. 

 



 

 

122 

8.2.2 Zielgruppenansprache und Erreichbarkeit aus Sicht von Kunst- und 

Kultureinrichtungen 

Aus dem ausgewerteten Datenmaterial geht hervor, dass der Erstkontakt und der Zugang zu den 

Menschen, die man als Einrichtung erreichen möchte, meist entscheidende Momente im 

niederschwelligen Kontext sind. Die Gestaltung der Konzepte, der Rahmenbedingungen und die 

Kommunikation haben großen Einfluss darauf, wer sich angesprochen fühlt und wer Angebote im 

Kunst- und Kulturkontext nutzt. Von Seiten der Institutionen werden verschiedene Strategien und 

Methoden thematisiert, um die Erreichbarkeit und Teilhabe für eine möglichst breite Gruppe an 

Menschen zu erleichtern. Im Fokus stehen dabei die Überwindung bestehender Zugangshürden, 

physischer, sozialer, sprachlicher sowie finanzieller Natur, wie sie bereits im Kapitel 8.1. ausführlich 

beschrieben wurden. Dafür spielen die Förderung von Diversität in sowohl Angebotsgestaltung als 

auch in den Teams sowie flexible Veranstaltungsformate eine wichtige Rolle. Ziel ist es, Integration 

zu ermöglichen, eine leichte Teilnahme an Kunst- und Kulturveranstaltungen zu fördern sowie ein 

Gefühl des Willkommenseins für möglichst viele Menschen zu schaffen. 

 

8.2.2.1 Veranstaltungsformate 

Das angebotene Programm spielt eine zentrale Rolle für die Niederschwelligkeit im Kunst- und 

Kulturbereich. Die Auswertung der Daten zeigt, dass ein vielfältiges Spektrum an künstlerischen und 

kulturellen Formaten unterschiedlichste Menschen anspricht. Da die Teilnehmenden über 

verschiedene Bedürfnisse, Interessen und Ressourcen verfügen, sind flexible und lebensnahe 

Angebote besonders relevant. Niederschwellige Zugänge gelingen vor allem dann, wenn Formate 

nicht ausschließlich auf klassische Ausdrucksformen wie Oper, Ballett oder traditionelle 

Theaterinszenierungen setzen, sondern soziale Interaktion und gemeinschaftliches Erleben in den 

Mittelpunkt stellen. Dies gelingt beispielsweise durch gemeinsames Kochen, Musikabende oder 

andere offene Begegnungsräume. Solche Angebote können insbesondere für jene Menschen 

einladend wirken, die sich mit traditionellen Kunstformen weniger identifizieren oder die aufgrund 

sprachlicher, finanzieller oder kultureller Hürden von ihnen ausgeschlossen sind. Die Wahrnehmung 

von Barrieren hängt somit stark von der sozialen Zugänglichkeit und Gestaltung des jeweiligen 

Formats ab. 

Ebenso ist, im Hinblick auf ein breites Angebot mit unterschiedlichen Formaten, auch die zeitliche 

Gestaltung der Veranstaltungen mitzudenken. Das ausgewertete Datenmaterial verdeutlicht, wie auch 

in Kapitel 8.1.1.3. nachzulesen, dass die Uhrzeit der Veranstaltungen oder Projekte maßgeblich 

beeinflusst, wer daran teilnehmen kann. Viele Programme und Veranstaltungen sind häufig auf den 

späten Nachmittag oder Abend ausgerichtet, was tendenziell zur Ausschließung bestimmter Gruppen, 

wie Familien mit Kindern, älteren Menschen oder Menschen mit nicht herkömmlichen Arbeitszeiten, 

führt. Vorgeschlagen wird daher, Veranstaltungen flexibler zu gestalten und auch zu anderen 

Uhrzeiten als nur am späten Nachmittag oder Abend anzubieten. Insbesondere aus den 



 

 

123 

Nutzer:inneninterviews wurde der Wunsch nach einer flexibleren Gestaltung der Veranstaltungszeiten 

deutlich, um auch Angebote tagsüber zu ermöglichen. Eine Nutzerin beschreibt ihre Erfahrung 

folgendermaßen: 

“Aber das findet alles irgendwie auch abends statt. Ich habe untertags zum 

Beispiel also ein bisschen mehr so aufgeteilt auf aber auch Tage auf Tageszeit. 

Wäre also nicht nur abends diese großen Veranstaltungen, sondern auch kleinere 

Angebote am Tag vielleicht“ (Sl., Z. 121-124) 

 

8.2.2.2 Veranstaltungsstruktur 

Die Konzeption von Projekten oder Veranstaltungen hat einen enormen Einfluss darauf, wie 

niederschwellig sie von potenziellen Nutzer:innen wahrgenommen werden. Je nach Format können 

unterschiedliche Zielgruppen angesprochen und Zugangshürden verringert oder verstärkt werden. 

Veranstaltungsformate ohne Anmeldungspflicht und/oder längerer Bindung, also eher offene und 

unverbindliche Angebote, werden von der Brunnenpassage, wie bereits erwähnt, gerne als 

niederschwelliges Format gesetzt. Diese werden “Touch & Go”-Formate genannt  (Pilic & Wiederhold-

Daryanavard, 2021, S. 27f). Sie bieten den Teilnehmer:innen die Möglichkeit, spontan zu sein und 

erfordern etwas weniger Planung. Zudem sind sie mit keiner Erwartungshaltung verbunden und 

werden gerne dazu genutzt, sich auf unverbindliche und niederschwellige Weise mit Kunst 

auseinanderzusetzen und an (neue) Kunstformen heranzutasten. So werden beispielsweise offene 

Stimmworkshops oder Tanzformate angeboten, bei denen keine vorherige Anmeldung und kein 

Vorwissen notwendig sind. Jene Veranstaltungen finden in der Brunnenpassage beispielsweise 

wöchentlich statt und die Teilnahme ist durch ihre Unverbindlichkeit geprägt.  

“..sogenannte Touch and Go Formate (..)  also super niederschwellig. Du kannst 

einfach eine Idee bekommen von Theater, von Musik, von was auch immer (..) Du 

brauchst keine Anmeldung (..) Es macht nichts, wenn man später kommt oder 

wieder früher weg muss oder es ist eher so ein Taste off von einer Kunstform.” 

(Brunnenpassage, Z. 143-147) 

Veranstaltungsformate beeinflussen stark den Grad der Niederschwelligkeit. Kostenpflichtige 

Angebote beispielsweise, die zwar öffentlich zugänglich, aber meist mit vorheriger Ticketbuchung 

verbunden sind, setzen eine gewisse Planung voraus. Diese können aber dennoch niederschwellig 

gestaltet werden, indem flexible Preisstrukturen oder niedrigere Preise für bestimmte 

Personengruppen angeboten werden sowie durch die Möglichkeit eines Ticketerwerbs an der 

Abendkassa. Der Verein Hunger auf Kunst und Kultur nennt dies als zentrales Anliegen, da finanzielle 

Hürden häufig ein ausschlaggebender Faktor für die Teilnahme an Kunst- und Kulturveranstaltungen 

sind.  

Darüber hinaus existieren Formate mit einem höheren Maß an Verbindlichkeit, wie etwa längerfristig 

angelegte Projekte in Form von regelmäßig stattfindenden Workshops oder kollaborativen 



 

 

124 

Kunstvorhaben. Diese Formate nennt die Brunnenpassage „Grab & Grow“-Formate. Sie setzen durch 

Anmeldung und regelmäßige aufeinander aufbauende Termine eine größere Verbindlichkeit voraus, 

ermöglichen Nutzer:innen jedoch gleichzeitig Teil eines partizipativen künstlerischen Prozesses zu 

sein, der abschließend oft in einer Ausstellung oder Aufführung mündet (Pilic & Wiederhold-

Daryanavard, 2021, S. 27f). Dabei stehen der intensive (kulturelle) Austausch innerhalb der Gruppe 

sowie der gemeinsame Schaffensprozess im Vordergrund.  

Sowohl der Stand 129 als auch das Spektakel setzen auf eine durchdachte Kombination von offenen, 

unverbindlichen Formaten und längerfristigen, verbindlicheren Angeboten. Diese duale Struktur 

ermöglicht es, unterschiedliche Zielgruppen anzusprechen, von Menschen, die sich spontan und 

niederschwellig beteiligen möchten, bis hin zu jenen, die über mehr zeitliche und persönliche 

Ressourcen verfügen und sich langfristig in künstlerische Prozesse einbringen wollen. Entscheidend 

ist dabei die Offenheit der Formate. Interessierte können selbst bestimmen, wie intensiv und in welcher 

Form sie partizipieren – sei es einmalig, wiederkehrend oder kontinuierlich. Ergänzend dazu fördern 

begleitende Community-Building-Maßnahmen soziale Bindungen und die Identifikation mit dem 

Projekt. Dadurch wird ein Zugang geschaffen, der sowohl Flexibilität als auch Vertiefung erlaubt und 

verschiedenen Lebensrealitäten gerecht wird. 

 

8.2.2.3 Kommunikation, Netzwerke und Partizipation als Schlüssel zur 

Niederschwelligkeit 

Die Auswertung des Datenmaterials macht deutlich, dass die Kommunikationsweise von Programmen 

und Veranstaltungen maßgeblich beeinflusst, ob und wie Menschen Kunst- und Kulturangebote 

wahrnehmen und nutzen. Besonders wirksam erweist sich dabei eine mehrsprachige und 

diversitätssensible Ansprache. Diese ist insbesondere dann entscheidend, wenn Menschen mit 

unterschiedlichen kulturellen Hintergründen und Muttersprachen erreicht werden sollen. Um 

sprachliche Barrieren zu reduzieren und Teilhabe zu erleichtern, setzen viele Institutionen bewusst 

auf mehrsprachige Informationsmaterialien, mehrsprachige Moderation sowie ein divers 

zusammengesetztes Team. Dadurch können die Angebote besser an die vielfältigen Bedürfnisse und 

Lebensrealitäten der Zielgruppen angepasst werden. 

Die Brunnenpassage beispielsweise arbeitet mit einem divers aufgestellten Team, das verschiedene 

sprachliche und kulturelle Hintergründe mitbringt und stark auf mehrsprachige Werbung, Moderation 

und Kunstvermittlung in ihren Veranstaltungen und Projekten setzt. Auch der Verein Hunger auf Kunst 

und Kultur nutzt gezielt Broschüren in verschiedenen Sprachen, um so ein möglichst breites Publikum 

zu erreichen. Vor allem im transkulturellen Kontext ist dies ausschlaggebend, um eine sprachliche 

Niederschwelligkeit zu gewährleisten und möglichst vielen Menschen eine Teilhabe zu ermöglichen. 

Es wird dabei versucht, einen Raum zu schaffen, der eine bewusste Öffnung und Vermischung 

unterschiedlicher kultureller Einflüsse erlaubt, anstatt sie isoliert zu betrachten. 



 

 

125 

Neben der formellen Kommunikation spielen auch informelle Wege eine zentrale Rolle, um Menschen 

für Kunst- und Kulturangebote zu gewinnen. Besonders persönliche Einladungen durch Freund:innen 

oder Bekannte sowie Mundpropaganda erweisen sich als wirkungsvoll, da sie auf bestehenden 

Vertrauensverhältnissen beruhen. Diese persönliche Ansprache kann Hemmschwellen deutlich 

senken und entscheidend dazu beitragen, dass Menschen ein Angebot tatsächlich wahrnehmen. Dies 

ist vor allem für Personen, die sich im Kunst- und Kulturbereich unsicher oder wenig verankert fühlen, 

von großer Bedeutung. Häufig bringen regelmäßige Teilnehmer:innen und besonders jene, die selbst 

in etwaigen Kulturveranstaltungen partizipieren, Menschen aus ihren eigenen Netzwerken mit. Dies 

hat den Effekt, dass Formen von Kulturvermittlung sowie Logiken und Gepflogenheiten der 

spezifischen Veranstaltungen direkt durch regelmäßige Teilnehmer:innen an neu Dazukommende 

weitergegeben wird. Dies führt zu einer effektiveren und niederschwelligen Vermittlung von Kunst und 

Kultur, indem beteiligte Personen selbst als Multiplikator:innen agieren. Dies zeigt sich beispielsweise 

am Stand 129, wo das Mitwirken von Beteiligten nicht nur ihre eigene Teilhabe stärkt, sondern auch 

neue Menschen in das Projekt einbindet.  

„Aber eines der ersten Projekte hier im Haus war Community Cooking (…) die 

haben Köchinnen engagiert. Geringfügig. Die eine hat Russisch gesprochen. [Die] 

andere Arabisch. Die dritte hat Türkisch gesprochen. (…) Und die haben ihre 

Netzwerke sozusagen mit ins Projekt eingebracht.“ (Stand 129, Z. 495-500) 

Diese informellen Netzwerke können eine organische Ausweitung von Teilhabe bewirken und zur 

längerfristigen Bindung an Kunst- und Kulturangebote beitragen. Wenn Menschen über persönliche 

Kontakte in Angebote eingebunden werden, entsteht oft nicht nur eine erste Verbindung, sondern 

auch ein Gefühl der Zugehörigkeit. Begegnet man dabei vertrauten Gesichtern oder erlebt das Umfeld 

als offen und unterstützend, steigt die Wahrscheinlichkeit, dass eine einmalige Teilnahme in eine 

regelmäßige oder gar aktive Mitgestaltung übergeht. In diesem Sinne fungieren Netzwerke nicht nur 

als Türöffner, sondern auch als stabilisierende Struktur, die Kontinuität und Engagement fördert.  

Die Verbindung aus gezielter Ansprache, informeller Netzwerke und einer flexiblen räumlichen 

Gestaltung macht deutlich, dass niederschwellige Zugänge nicht durch ein einzelnes Merkmal 

entstehen, sondern aus dem Zusammenspiel mehrerer ineinandergreifender Faktoren. Insbesondere 

spielt die Möglichkeit der aktiven Beteiligung an Kunst- und Kulturprozessen eine tragende Rolle für 

eine nachhaltige Einbindung der Zielgruppen. Die Auswertung des Datenmaterials verdeutlicht, dass 

eine aktive Partizipation von Nutzer:innen essenziell für die niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit 

ist. Dort, wo Nutzer:innen nicht nur eine konsumierende Rolle einnehmen, sondern selbst kreativ 

mitgestalten können, entsteht nachhaltige Teilhabe. Wesentlich ist dabei das Verständnis von Kunst 

als offener Prozess und kollektives Geschehen, nicht als fertiges Produkt, das präsentiert wird. 

Partizipative Formate nach dem Prinzip ‚Kunst nicht nur für, sondern mit Menschen‘ erweisen sich als 

besonders wirksam um Zugangshürden abzubauen. Sie eröffnen Spielräume für Eigeninitiative, 

Selbstwirksamkeit und kreative Mitgestaltung - Faktoren, die den Zugang zu Kunst und Kultur nicht 

nur erleichtern, sondern auch emotional verankern. Dies zeigt sich auch in der konkreten Gestaltung 

von Veranstaltungen. Offene Strukturen, flexible Beteiligungsmöglichkeiten und ein bewusst niedrig 

gehaltener Erwartungshorizont ermöglichen es, eine möglichst breite und diverse Zielgruppe 



 

 

126 

anzusprechen. Niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit lebt somit von einem dynamischen 

Zusammenspiel aus Einladung, Teilhabe und räumlicher sowie inhaltlicher Offenheit. 

 

8.2.3 Preisgestaltung von niederschwelligen Angeboten 

Wie bereits im vorangegangenen Kapitel erläutert, ist die Preisgestaltung ein zentraler Aspekt für die 

Niederschwelligkeit von Kunst- und Kulturangeboten. Für potenzielle Nutzer:innen stellen 

Eintrittspreise zu Veranstaltungen eine erhebliche Hürde dar, sei es, weil sie als zu hoch 

wahrgenommen werden oder tatsächlich nicht leistbar sind. Die finanzielle Barriere ist, wie bereits im 

Ergebniskapitel 8.1.1.2. thematisiert, damit ein häufiger Grund dafür, dass bestimmte Veranstaltungen 

gar nicht erst in Anspruch genommen werden. Mehrere der befragten Institutionen bieten ihre Projekte 

und Veranstaltungen für Nutzer:innen bereits stark vergünstigt oder kostenfrei an. Darüber hinaus 

setzen manche Einrichtungen auf spendenbasierte Modelle nach dem Prinzip ‚pay-as-you-can‘. Damit 

wird ausdrücklich betont, dass Personen oder ganze Familien, die keinen finanziellen Beitrag leisten 

können, ebenso willkommen sind wie alle anderen. Diese Haltung ist ein zentraler Aspekt 

niederschwelliger Praxis, da sie eine Teilnahme unabhängig von finanziellen Ressourcen ermöglicht 

und sozialer Ausgrenzung so entgegenwirkt. Dies ist jedoch zusätzlich nur durch finanzielle 

Förderungen aus öffentlichen Töpfen möglich. 

Gleichzeitig zeigt das Datenmaterial, dass selbst bestehende Preisermäßigungen häufig aufgrund 

einer mangelhaften Informationslage von Interessent:innen ungenutzt bleiben. Zudem stellen auch 

ermäßigte Eintrittspreise für viele Familien mit mehreren Kindern weiterhin eine erhebliche Belastung 

dar, da sich selbst reduzierte Eintritte zu den ohnehin hohen Lebenserhaltungskosten summieren. Vor 

diesem Hintergrund wird deutlich, dass es nicht nur finanzielle Erleichterungen braucht, sondern auch 

transparente und zielgruppengerechte Informationsstrategien. Die Nachfrage nach leistbaren Kunst- 

und Kulturangeboten ist hoch, umso wichtiger ist es, niederschwellige finanzielle Zugänge konsequent 

auszubauen. 

“Sehr schwierig weil vier Kinder, daher Angebot zu teuer wenn alle Kinder 

teilhaben wollen bzw. wenn die Familie das Angebot als Familie nutzen will” 

(World Café, Z. 26) 

Der Datensatz zeigt, dass kostenlose Angebote nicht nur von Teilnehmer:innen, sondern auch von 

Veranstalter:innen als besonders wertvoll wahrgenommen werden. Ist die Teilnahme weder an 

finanzielle Beiträge noch an bestimmte Zugangsvoraussetzungen geknüpft, entsteht ein Raum, der 

frei von Erwartungsdruck ist. Für Nutzer:innen bedeutet das, sie müssen keine monetären Leistung 

erbringen, kein Vorwissen mitbringen und keinem kulturellen Code entsprechen. Dadurch sinkt die 

Hemmschwelle spürbar, insbesondere für Menschen, die sich in klassischen Kulturkontexten oft 

unsicher oder fehl am Platz fühlen. Gleichzeitig sind kostenlose Formate häufig mit positiven 

Überraschungsmomenten verbunden, da sie zum risikofreien Entdecken einladen. Die Haltung 



 

 

127 

gegenüber solchen Angeboten ist meist wohlwollender, da keine Kosten-Nutzen-Abwägung 

vorgenommen werden muss. 

Auch für Veranstalter:innen bieten diese Settings besondere gestalterische Freiheiten. Ohne die 

Verpflichtung, Erwartungen zahlender Besucher:innen erfüllen zu müssen, entstehen Räume für 

kreative, experimentelle und partizipative Formate. Es geht weniger um Repräsentation und mehr um 

das gemeinsame Erleben sowie das Erproben neuer Formen und Inhalte. In diesem Sinne entfalten 

gerade offene, kostenfreie Angebote jene Qualitäten von Kunst, die im Kontext von 

Niederschwelligkeit besonders wirksam sind: Zugänglichkeit, Überraschung, Interaktion und soziale 

Nähe. 

“ (..) wo man unsere Seele tatsächlich spürt (..) sind die, die komplett kostenlos 

sind für die Leute, für die Menschen. (...) weil dann sind wir nämlich auch am 

freiesten in dem Moment. (...) Da sind keine Erwartungshaltungen dahinter (..) Wir 

öffnen einen Raum und wir können eigentlich tun, was wir wollen. (..) Es kommt 

einfach aus unserem Herzen heraus (..) Ja, weil wir wollen, dass die Menschen 

das umsonst erleben dürfen.” (Mosaic, Z. 338-348) 

Einen großen Einfluss auf eine niederschwellige Kunst- und Kulturlandschaft in Österreich hat der 

Kulturpass der Initiative Hunger auf Kunst und Kultur, der in der vorliegenden Arbeit bereits mehrmals 

thematisiert wurde (Hunger auf Kunst und Kultur, 2025). Mit dem Kulturpass erhalten Inhaber:innen 

kostenlosen Zugang zu einer Vielzahl kultureller Veranstaltungen und Angeboten unterschiedlicher 

Einrichtungen. Der Kulturpass verfolgt das Ziel, kulturinteressierten Menschen mit geringen 

finanziellen Ressourcen den Zugang zu Kunst- und Kulturveranstaltungen zu ermöglichen. Wie bereits 

im Theorieteil in Kapitel 5.8.5.1. ausgeführt, sind mit dem Erhalt des Kulturpasses nur wenige 

Voraussetzungen verbunden. Aus der Analyse des Datenmaterials geht zudem hervor, dass die 

Anspruchsberechtigung in Einzelfällen im Dialog mit den Mitarbeiter:innen der Initiative Hunger auf 

Kunst und Kultur ausgehandelt werden kann. In solchen Fällen wird gemeinsam nach Lösungen 

gesucht, mit dem erklärten Ziel, 

„(..) möglichst niemanden auszuschließen“ (Hunger auf Kunst und Kultur, Z. 243) 

Gleichzeitig zeigen die Daten, dass unter potenziellen Nutzer:innen mitunter Unklarheiten und 

Falschinformationen über die Zugänglichkeit des Kulturpasses gibt. Dies berichtet beispielsweise eine 

befragte Person von großem Interesse und ausreichender zeitlicher Verfügbarkeit für Kunst- und 

Kulturangebote. Sie ging fälschlicherweise davon aus, aufgrund eines fehlenden offiziellen 

Aufenthaltsstatus keinen Anspruch auf den Kulturpass zu haben. Diese Annahme erwies sich als 

unbegründet. Der Fall verdeutlicht, dass es weiterhin gezielte Aufklärungsarbeit braucht, um über 

finanzielle Unterstützungsmöglichkeiten umfassend zu informieren, insbesondere in vulnerablen 

Zielgruppen. 

Institutionen, die leicht zugängliche und kostenlose Kulturangebote setzen, sind oftmals auf öffentliche 

Förderungen angewiesen, durch die eine dauerhafte Finanzierung der Projekte möglich ist. Gerade 

im Hinblick auf die Schaffung nachhaltiger Angebote sowie nicht-kommerzieller und inklusiver 



 

 

128 

Projekte, die eine möglichst breite Zielgruppe ansprechen, ist eine gesicherte Finanzierung von 

zentraler Bedeutung. Eine wichtige Rolle spielt dabei die Kulturabteilung der Stadt Wien (MA7), die 

zahlreiche Projekte unterschiedlicher Einrichtungen finanziell unterstützt und somit wesentlich zur 

kulturellen Teilhabe in der Stadt beiträgt. Sowohl die Brunnenpassage als auch der Verein Mosaic 

finanzieren sich zu einem Großteil über öffentliche Gelder, um Veranstaltungen auf kostenloser oder 

vergünstigter Basis anzubieten. 

 

8.2.4 Räumliche und architektonische Niederschwelligkeit 

Auch die räumliche Gestaltung und architektonische Zugänglichkeit von Orten, die Kunst- und 

Kulturangebote anbieten, haben einen enormen Einfluss auf verschiedene Personengruppen. Sie 

spielen vor allem eine tragende Rolle in Bezug darauf, ob man sich als Person eingeladen oder wohl 

fühlt. Räumliche und architektonische Niederschwelligkeit meint, basierend auf dem Datensatz, nicht 

nur technische Barrierefreiheit, sondern ebenso die Art und Weise, wie Räume gestaltet sind. Auch 

die Frage, ob Räume soziale Offenheit und Begegnung sowie den Austausch mit Menschen aus 

unterschiedlichen Kulturen zulassen, muss in diesem Zusammenhang gestellt werden. Eine 

Erleichterung kultureller Anteilnahme mit weniger Zugangsbarrieren für eine diverse Zielgruppe ist 

demnach auch abhängig von räumlichen Faktoren. 

In Räumen lässt sich schnell anhand der Gestaltung und der Atmosphäre beurteilen, ob sie frei 

zugänglich für Menschen sind oder Strukturen herrschen, die auf eine Art und Weise ausgrenzend 

wirken. Ein Beispiel hierfür ist der gezielter Einsatz von offener, transparenter Architektur. In 

Kultureinrichtungen wie der Brunnenpassage werden bewusst große gläserne Fassaden genutzt, um 

eine gewisse Sichtbarkeit und Neugierde bei Passant:innen zu wecken. Durch Transparenz im 

wörtlichen Sinn wird versucht, eine offene Atmosphäre zu vermitteln. Räume werden gerne gemütlich 

im ‚Wohnzimmer-Stil‘ gestaltet, um eine offene, einladende und nahbare Umgebung zu schaffen. Die 

Art und Weise, wie Farben und Beleuchtung in Räumen eingesetzt werden, macht ebenso einen 

großen Unterschied. So werden Räume geschaffen, die einen lockeren Austausch erleichtern, in dem 

sie an ein für Nutzer:innen gewohntes und gemütliches Umfeld erinnern. 

Das Datenmaterial hebt die Bedeutung von sogenannten ‚Schwellenräumen‘ in der Raumplanung 

hervor. Dabei handelt es sich um Bereiche zwischen der Öffentlichkeit und privaten Räumen, die als 

eine Art Übergangzone für Menschen dienen, um sich zuerst mit einem Ort vertraut zu machen, bevor 

sie einen weiteren Schritt gehen und ihn betreten. Beispielsweise ein Foyer, das man von außen 

betritt, jedoch erst danach Eintritt zahlen muss. Jene Zwischenräume sind für Menschen wichtig, die 

noch wenig bis keine Berührungspunkte im Kunst- und Kulturbereich hatten und dadurch oftmals ein 

Gefühl von Unsicherheit besteht, ob man denn dazu gehört.  

„In der Architektur gibt es den Begriff Schwellenraum. Das ist der Raum vom 

Dazwischen. Also man hat in der Theorie gibt es sozusagen eine Art Sequenz von 

Räumen, die als Person, die den Raum wahrnimmt“ (J., Z. 99f) 



 

 

129 

Die Verlagerung von Kunst- und Kulturangeboten in den öffentlichen Raum stellt eine besonders 

wirksame Form der Niederschwelligkeit dar. Veranstaltungen, die nicht in geschlossenen Räumen, 

sondern an Orten stattfinden, an denen Menschen ohnehin ihren Alltag verbringen, etwa auf Straßen, 

Märkten oder in Parks, senken Zugangsbarrieren auf ein Minimum. Es braucht weder Planung noch 

Vorwissen, keine Anmeldung, kein Ticket, keinen Dresscode. Stattdessen geschieht Teilhabe 

beiläufig, im Vorbeigehen. Menschen ‚stolpern‘ förmlich über das Angebot, bleiben neugierig stehen, 

lassen sich mitreißen oder zur Teilnahme motivieren und werden für einen Moment aus ihrem Alltag 

herausgehoben. Diese spontane Form der Begegnung mit Kunst und Kultur ermöglicht einen Zugang, 

der sich dem von klassischen Kulturinstitutionen unterscheidet. Dabei muss keine physische Schwelle 

überwunden und kein Raum betreten werden. Dies zeichnet jene Formate in Bezug auf 

Niederschwelligkeit aus. Sie holen Menschen dort ab, wo sie sich ohnehin aufhalten und bieten 

niedrigstschwellige Impulse zur Auseinandersetzung und Beteiligung mit Kunst und Kultur. In diesem 

Sinne fungiert der öffentliche Raum nicht nur als Bühne, sondern als sozialer Möglichkeitsraum, der 

unmittelbare Teilhabe erlaubt, unabhängig von Herkunft, Bildung oder finanziellen Ressourcen. 

Einrichtungen wie die Brunnenpassage machen sich diesen Ansatz gezielt zunutze. Durch Projekte 

wie das „StraßenKunstFest„ oder künstlerische Interventionen am Brunnenmarkt wird Kunst direkt in 

das urbane Leben eingebettet (Pilic & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 92–93). So wird kulturelle 

Teilhabe zu einem Teil des Alltags, unaufdringlich und einladend. Die Öffentlichkeit wird dabei nicht 

nur zum Ort der Veranstaltung, sondern zum Medium der Ansprache selbst. Gerade in einer 

Migrationsgesellschaft, in der klassische Kulturräume häufig symbolische Schwellen erzeugen, ist 

diese Form der Öffnung ein zentraler Baustein für kulturelle Gerechtigkeit (ebd). Darüber hinaus ist 

eine Teilnahme nicht mit Kosten verbunden. Insofern können durch eine Verlagerung von Kunst- und 

Kulturangebote in den öffentlichen Raum, Hemmschwellen bewusst gemindert werden. Einrichtungen 

wie der Verein Mosaic oder der Stand 129 bedienen sich bewusst dieser Ansätze durch 

Straßenprojekte oder offene Mitmachangebote, die spontane Begegnung und Teilhabe mit diversen 

Menschen ermöglichen. 

 

8.2.5 Wünsche von Nutzer:innen im Kontext von Niederschwelligkeit 

Was ebenso einen niederschwelligen Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten fördert, ist die aktive 

Berücksichtigung der Wünsche und Bedürfnisse jener Nutzer:innen, die Einrichtung erreichen 

möchten. Wie bereits erwähnt, lässt sich aus dem Datensatz erkennen, dass viele Menschen großes 

Interesse an Kunst- und Kulturveranstaltungen zeigen, jedoch strukturelle Barrieren sie oft an einer 

Teilnahme hindern. Aus diesem Grund ist ein regelmäßiger Austausch mit Nutzer:innen essenziell, 

um ihre Lebensrealitäten und Bedürfnisse direkt in die Gestaltung von Angeboten einfließen zu lassen. 

Die im Datenmaterial erhobenen Stimmen zeigen deutlich, wie auch in Kapitel 7.3.1. nachlesbar, dass 

Formate, die gemeinschaftliches Erleben in den Mittelpunkt stellen, etwa gemeinsames Kochen, 

Essen, Singen, Tanzen oder Spielen, besonders geschätzt werden. Diese Aktivitäten spiegeln ein 

kollektives Bedürfnis nach sozialem Austausch wider und machen deutlich, dass nicht nur das 

künstlerische Produkt allein im Vordergrund steht, sondern das gemeinsame Tun und Erleben. Gerade 



 

 

130 

diese kollektiven Momente machen Angebote für viele Menschen überhaupt erst zugänglich, relevant 

und ansprechend. 

“Kommunikation und Kontakt ist wie ein Antidepressivum” (World Café, Z. 14) 

Nutzer:innen äußern den Wunsch, neue Kontakte zu knüpfen, mit anderen Kulturen in Berührung zu 

kommen und sich über gemeinsame Erfahrungen auszutauschen – sei es im Gespräch, bei 

Kochabenden, bei denen jede:r etwas aus der eigenen Küche mitbringt, oder beim gemeinsamen 

Erleben vielfältiger Musikstile aus unterschiedlichen kulturellen Kontexten. 

“Menschen kennenlernen, die das gleiche erlebt haben, Ähnliche Erfahrungen 

gemacht haben – sitzen alle in einem Boot” (World Café, Z. 70f) 

Wie bereits in Kapitel 8.1.1.4. erläutert, stellt fehlende Kinderbetreuung eines der größten Hindernisse 

für die Teilnahme an Kunst- und Kulturveranstaltungen dar, insbesondere für Mütter. Die 

Datenanalyse zeigt, dass viele potenzielle Nutzer:innen grundsätzlich großes Interesse an Kunst- und 

Kulturveranstaltungen haben, jedoch niemanden für die Kinderbetreuung finden oder sich diese 

schlichtweg nicht leisten können. Ein konkreter Vorschlag, der in diesem Zusammenhang genannt 

wurde, ist die regelmäßige Organisation von Veranstaltungen, bei denen parallel eine kostenlose 

Kinderbetreuung angeboten wird. Dadurch können Eltern kulturelle Angebote wahrnehmen, während 

ihre Kinder gut betreut sind - ein niederschwelliger Zugang, der sowohl Teilhabe als auch Entlastung 

von Eltern schafft. 

Auch die Veranstaltungszeit spielt in diesem Zusammenhang eine zentrale Rolle. Wie bereits 

mehrfach thematisiert, finden viele Kulturveranstaltungen am späten Nachmittag oder in den 

Abendstunden statt. Jene Zeiten stellen für Menschen mit Betreuungspflichten oder unregelmäßigen 

Arbeitszeiten eine Hürde dar. Aus dem Datenmaterial geht deutlich hervor, dass der Wunsch nach 

Angeboten zu alternativen Tageszeiten, etwa am Vormittag oder frühen Nachmittag, vor allem bei 

älteren Menschen, Personen mit Kinderbetreuungspflichten oder unregelmäßigen Arbeitszeiten 

besteht. Veranstaltungen zu nicht-kommerziellen Zeiten könnten diesen Gruppen einen besseren 

Zugang ermöglichen und somit einen wichtigen Beitrag zur sozialen Öffnung kultureller Räume leisten. 

 

8.3 Ergebnisse von Niederschwelliger Kunst und Kulturarbeit 

Hill Philip 

In diesem Kapitel werden zentrale Ergebnisse präsentiert, die aus dem Datenmaterial hervorgehen 

und aufzeigen, welchen Einfluss niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit auf Zielgruppen, 

Einzelpersonen und gesellschaftliche Kontexte haben kann. Die analysierten Aussagen verweisen auf 

vielfältige Wirkungen, die solche Angebote entfalten, sowohl auf individueller als auch auf sozialer 

Ebene – und bilden damit einen wesentlichen Bestandteil der empirisch gewonnenen Erkenntnisse. 



 

 

131 

 

8.3.1 Schaffung von Begegnungsräumen und sozialem Zusammenhalt 

Die Schaffung von Räumen, in denen sich Menschen wohlfühlen und in denen sie selbst sein können, 

liegt den interviewten Projekten sehr am Herzen. Die Erfahrungen der Kulturinitiativen im 

ausgewerteten Datenmaterial verdeutlichen, dass niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit einen 

wirkungsvollen Beitrag der Erreichung dieses Ziels leisten kann. Dabei werden nicht nur neue soziale 

Räume geschaffen, sondern auch durch unterschiedliche Angebote erreicht, dass sich Nutzer:innen 

als Kollektiv begreifen und somit eine Wir-Gruppe6 bilden. Um einen solchen Raum zu schaffen, 

werden vielfältige Formen künstlerischer Praxis, eingesetzt, die sich besonders durch Partizipation 

auszeichnen und sich vom rein konsumierenden Verhältnis zwischen Publikum und Kunst abwenden. 

Gerade durch die Möglichkeit zur aktiven Mitgestaltung entfaltet Kunst eine besondere 

Anziehungskraft und eröffnet neue Formen der Teilhabe. Der folgende Narrationsauszug verdeutlicht 

die verbindende und vereinende Wirkung, die Kunst und Kultur auf Gruppen haben können: 

„Also über Kunst und Kultur Menschen zusammenzubringen, Menschen aus ganz 

unterschiedlichen Herkünften, Altersgruppen (…) dass sie als Kollektiv einen 

neuen sozialen Raum begreifen, als einen Ort, wo über die Kunst die Möglichkeit 

besteht, sich so zu begegnen, wie vielleicht sich Menschen sonst nie begegnen im 

Alltag.“ (Brunnenpassage, Z. 53 – 57) 

Projekte wie ‚Fado‘, des Vereins Mosaic, laden ihre Nutzer:innen beispielsweise dazu ein, gemeinsam 

einen Abend mit Musik und einem Drei-Gänge-Menü in einer bunten und familiären Atmosphäre zu 

verbringen. Dieses Angebot bieten sie kostenfrei an, für all jene die davon mitbekommen, was 

meistens durch Mundpropaganda geschieht. Dabei finanzieren sich die Fados über Förderungen der 

MA 7 (Magistrat für Kunst und Kultur) und teils über andere institutionelle Fördergeber:innen wie das 

Hausprojekt Gleis 21 oder Kulturfestivals wie Salam Orient. Auch wenn es Anmeldungen gibt, herrscht 

der Konsens, dass niemand am Abend der Veranstaltung abgewiesen wird und dass es immer 

genügend Essen für alle gibt.  

Die Menschen, die zusammenkommen, kreieren gemeinsam einen Safe Space, in dem sie sich nicht 

verstellen müssen, sondern mit ihren Emotionen und Gefühlen präsent sein können und dabei 

wertgeschätzt werden. Dafür wird der Raum vom Verein vorbereitet, dabei wird betont, wie 

Besucher:innen diesen „Space“ zu einem „achtsamen Feld“, zu einem „Safe Space“ werden lassen, 

in dem sich die Menschen wohl fühlen (Mosaic Z. 160-180). 

„Ja, eigentlich jeder, der dorthin kommt, kreiert dieses Feld mit. Und ich glaube, 

dieses Feld ist so ein achtsames Feld und ich habe so das Gefühl, dass die 

 
6 Eine Wir-Gruppe nach Max Weber bezeichnet eine soziale Gemeinschaft, in der sich die Mitglieder subjektiv 
als zusammengehörig empfinden. Entscheidend ist nicht eine objektive Zugehörigkeit, sondern das 
gemeinsame Bewusstsein der Zusammengehörigkeit innerhalb der Gruppe.(Weber, 2019, S. 245ff) 



 

 

132 

Menschen einfach so sein können, wie sie sind, mit all ihren Emotionen im 

Moment.“ (Mosaic, Z. 165ff) 

Interessant dabei ist die Komposition des Raumes und der Veranstaltung, die mit vielen gewohnten 

Aspekten spielt, die Menschen eine Vertrautheit suggerieren und gleichsam in eine undefinierte 

Unsicherheit darüber wirft, was sie von der Veranstaltung zu erwarten haben. Das Gefühl der 

Vertrautheit, die sich durch die wohnliche Gestaltung des Veranstaltungsraumes mit großen 

gedeckten Tischen und einem Wohnzimmerbereich mit Teppichen und kleiner Bühne, die sich auf 

derselben Ebene wie die Teppiche befinden widerspiegelt, führt dazu, dass eine mögliche Angst den 

Raum zu betreten entgegengewirkt wird. 

Der unklare Aufbau der Veranstaltung, bei der zwischen musikalischen Sets der Musiker:innen und 

den Gängen des kulinarischen Menüs gewechselt wird, führt dazu, dass die Nutzer:innen miteinander 

kommunizieren müssen und somit Barrieren abbauen können. Ein weiterer Aspekt, der zur 

Kommunikation und Schaffung eines Wir-Gefühls beiträgt, ist die Darbietung der Speisen. Die 

Gerichte werden auf großen Platten auf der Mitte der Tische und des Teppichs serviert, sodass sich 

die Nutzer:innen selbst und ihre Sitznachbar:innen bedienen müssen, was wiederum zu 

zwangsläufiger Interaktion der Nutzer:innen führt. 

Diese schlichte Interaktion in einem familiären und wohnlichen Umfeld wird durch die kulturellen 

Komponenten Essen und Musik ergänzt. In der Analyse der Daten fiel deutlich auf, dass Musik und 

Essen als universelle Medien einer transkulturellen Verständigung verstanden werden, die soziale 

Herkunft und Klassen auszuklammern scheint und universell verstanden wird. 

Ein weiteres Beispiel für die Erfolge niederschwelliger Kunst- und Kulturarbeit ist das Spektakel ein 

Kulturraum, der seit vielen Jahren dafür einsteht, alle Arten von Künstler:innen einen Raum ohne 

große organisatorische, sprachliche oder finanzielle Hürden zu schaffen, sowie einen 

diskriminierungskritischen und transkulturellen Raum und eine Bühne zu bieten, in und auf dem/der  

sich Künstler:innen ausleben und ihre Kunst zeigen können. Dabei stehen sie im Kontrast zu anderen 

Ausstellungsräumen oder Bühnen, da sie immer versuchen gemeinsam eine Lösung für finanzielle 

Missstände oder andere Probleme zu finden, wie der folgende Auszug illustriert: 

„Spektakel ist ein Ort, der nie Nein sagt zu jemandem, der kreativ ist. Kunst und 

Kultur sollen für alle da sein, unabhängig davon, woher sie kommen oder welchen 

Hintergrund sie haben.“ (Spektakel, Z. 69f) 

Sie schaffen somit einen niederschwelligen Veranstaltungsraum und eine Anlaufstelle für 

Kunstschaffende Menschen in Wien, Besonders für jene die wenige Kontakte und Sprachkenntnisse 

haben, was sie von vielen anderen Orten für Kunstschaffende ausschließt. 

 



 

 

133 

8.3.2 Barrieren Abbau und Chancengleichheit im Kulturbereich 

Hill Philip 

Das Datenmaterial zeigt deutlich, wie durch die Arbeit von Kulturinitiativen Barrieren und Hürden im 

Zugang zu Kunst- und Kultur maßgeblich abgebaut werden und somit Kunst- und Kulturangebote teils 

deutlich niederschwelliger gestaltet werden können. 

Ein Paradebeispiel dafür ist das Projekt „Hunger auf Kunst und Kultur“. Die Initiator:innen des 

Kulturpasses starteten als kleine Initiative des Schauspielhauses Wien und mauserten sich zu einem 

österreichweiten Projekt, dass Menschen mit niedrigem Einkommen den Zugang zu den meisten 

Kunst- und Kultureinrichtungen gewährleistet. Refinanziert werden die „kostenlosen“ Kulturpasstickets 

durch die jeweilige Kunst- und Kultureinrichtung selbst. 

Der Kulturpass wird, wie bereits im Kapitel 5.9.5.1 erläutert, an Menschen vergeben, die geringes 

Einkommen oder Sozialleistungen beziehen. Ausgegeben werden sie von sozialen Einrichtungen, 

Nachbarschaftszentren und dem Arbeitsmarkt Service. Das Projekt trägt maßgeblich dazu bei, dass 

Menschen mit niedrigen finanziellen Mitteln die Möglichkeit haben an Kunst- und 

Kulturveranstaltungen teilzunehmen und ist ein Vorzeigeprojekt für andere Städte und Länder. Zu den 

teilnehmenden Einrichtungen, in die der Kulturpass freien Eintritt gewährt, zählen in Wien, alle 

Landesmuseen, Landestheater, aber auch das Volkstheater, die Volksoper, Konzerthaus, Staatsoper, 

bis hin zu zahlreichen Kinos und den Wiener Stadtbücherrein. 

Im Projekt Kulturtransfer, welches ebenfalls durch Hunger auf Kunst und Kultur ins Leben gerufen 

wurde, werden aktiv unterschiedliche Zugangsbarrieren abgebaut und Inklusivität von Kunst und 

Kultureinrichtungen gefördert. Kulturtransfer vernetzt soziale Einrichtungen, wie zum Beispiel 

Einrichtungen der Wiener Wohnungslosen, Sucht- oder Asylhilfe, aber auch Ambulatorien des 

Psychosozialen Dienstes, mit Kunst- und Kultureinrichtungen, Theatern, Museen und vielen mehr. 

Gemeinsam wird dann zwischen sozialer Einrichtung und Kultureinrichtung, ein Projekt erdacht. Diese 

gemeinsame Planung und Umsetzung von Projekten führen nicht nur zu einer Inklusion von 

marginalisierten Gruppen der Gesellschaft. Die Kultureinrichtungen können durch die Sichtweise der 

neuen Nutzer:innen ein besseres Gespür, für die Lebenswelt, Interessen und auch die Barrien und 

Hürden dieser, im Zugang zu den Angeboten der Einrichtung. Somit können Einrichtungen durch 

solche Projekte erheblich profitieren, um ihre Angebote niederschwelliger und inklusiver zu gestalten. 

„Also das Tanzquartier hat mittlerweile auch […] viele Projekte gemacht, wo es um 

Inklusion ging. Also ein Projekt mit Obdachlosen gemacht haben, Projekt mit 

Menschen mit Behinderung gemacht und und und. Und für die ist das jetzt wirklich 

sehr auf die Art, dass Teile der. Ich weiß nicht, ob die ganze Webseite oder Teile 

der Website in einfacher Sprache sind also also da tut sich schon einiges. Ja, also 

wo ich mir denke, vielleicht haben wir Hunger auf Kunst und Kultur ein bisschen 

dazu beigetragen.“ (Hunger auf Kunst und Kultur, Z. 626–629) 



 

 

134 

Die Erfahrungen von Hunger auf Kunst und Kultur zeigen, was der Kampf für niederschwelligen 

Zugang und Kultur erreicht und wie sich der Einfluss der Vision von einer Umverteilung vom Zugang 

zu Kunst und Kultur verbreitet und mehr und mehr in die Realität umsetzt. Darüber hinaus zeigt das 

Projekt Kulturtransfer, dass Vernetzungsprojekte nicht nur für die vormals oft exkludierte Zielgruppen, 

sondern auch für die Kultureinrichtungen eine überaus bereichernde Erfahrung darstellen. 

 

8.3.3 Wirkung nach Außen und Anklang in der Gesellschaft 

Institutionen wie die Brunnenpassage in Wien schreiben sich Niederschwelligkeit und Transkulturalität 

auf ihre Fahne und gelten inzwischen Europaweit als Archetyp eines Ankerzentrums für 

künstlerischen- und kulturellen Austausch (Brunnenpassage, Z. 198). Sie bringen mit ihren 

niederschwelligen und durchdachten Kunst- und Kulturangeboten und gezielten Outreachprojekten 

eine breite Masse an Menschen in ihre Hallen, in denen sie gemeinsam kulturellen Austausch durch 

Kunst erfahren dürfen, wie der folgende Narrationsauszug veranschaulicht: 

„Und das ist hier so ein Hotspot von Vernetzung. Weil ich kann hier alle möglichen 

Menschen kennenlernen, mit allen möglichen Fähigkeiten und Sprachen und 

Diskriminierungserfahrungen und sonst wie und wo, wo einfach eine ganz große 

gegenseitige Hilfe da ist. Ja, und das ist ja kultureller Austausch.“ 

(Brunnenpassage, Z. 198–201) 

Der Erfolg des niederschwelligen und inklusiven Konzepts der Brunnenpassage zeigt sich auch darin, 

dass zum einen die Stadt Wien, die Brunnenpassage als Vorbild nimmt um dezentrale soziale 

Ankerzentren, wie das Kulturhaus Brotfabrik oder das F23 zu bauen und zu konzipieren. Zum anderen 

zeigt sich der Erfolg im internationalen Anklang des Projekts und den Kooperationen und Besuchen 

von Delegationen und Unternehmen.  

„Es ist so ein Modellprojekt, die Brunnenpassage. Internationale Delegationen 

herkommen. Die Amsterdamer Bürgermeisterin war hier mit einer Delegation von 

65 Personen und sind am nächsten Tag bei den Wiener Linien oder so. Also das 

heißt, es hat eine riesige kulturelle Wirkung.“ (Brunnenpassage, Z.207 – 210) 

Institutionen wie die Brunnenpassage zeigen den absoluten Erfolg von niederschwelligen Konzepten 

und aktiven Kontrapositionen zu klassischen Institutionen der Hochkultur. 

  



 

 

135 

9 Diskussion der Ergebnisse zu Transkulturalität 

Gamper Lisa 

In dem folgenden Kapitel werden die Ergebnisse des Schwerpunkts Transkulturalität diskutiert. Dabei 

stehen die Subforschungsfragen „Welcher Bedarf an transkulturellen Angeboten besteht bei der 

Zielgruppe?“ und „Welche Aktivitäten, Aktionen oder Projekte können hilfreich sein, um Menschen 

verschiedener Kulturen zusammenzubringen?“ im Fokus. Ziel dieses Kapitels ist es, die wesentlichen 

Ergebnisse der Datenauswertung zu diskutieren, sie mit relevanten theoretischen Konzepten in 

Beziehung zu setzen und daraus mögliche Handlungsoptionen oder -empfehlungen abzuleiten. 

 

9.1 Bedarf der Zielgruppe an dem transkulturellen Austausch sowie 
Angebot 

Das folgende Diskussionskapitel knüpft an die Unterforschungsfrage an: Welcher Bedarf besteht bei 

der Zielgruppe für transkulturelle Angebote sowie Austausch? und bezieht sich auf die Ergebnisse, 

die im Kapitel 7.1 und 7.2 dargestellt wurden. Die Diskussion gliedert sich in drei Teile: Zunächst 

werden die zentralen Ergebnisse aus der Analyse zusammengefasst. Danach folgt eine Einordnung 

in die Theorie, in der ausgewählte Ergebnisse mit Konzepten aus der transkulturellen Theorie 

verknüpft werden. Abschließend werden zentrale Herausforderungen und Bedarfe hinsichtlich 

transkultureller Angebote reflektiert sowie mögliche Potenziale aufgezeigt. 

 

9.1.1 Zentrale Ergebnisse zum Bedarf an dem transkulturellen Austausch sowie 

Angebot  

Im Folgenden werden die zentralen Ergebnisse prägnant zusammengefasst, um sie anschließend zu 

diskutieren und in Beziehung mit der Theorie zu setzen: 

• Transkultureller Austausch erwünscht – aber an Bedingungen genknüpft 

Die Ergebnisse zeigen, dass ein grundsätzliches Interesse am transkulturellen Austausch besteht. 

Dieses Interesse äußert sich in unterschiedlichen Motiven, die sich in drei inhaltliche Schwerpunkte 

gliedern lassen: die grundsätzliche Neugierde auf andere Kulturen, der Wunsch nach neuen 

Perspektiven sowie das Interesse an konkreten kulturellen Elementen wie Sprache, Essen oder Musik. 

Darüber hinaus wurde ein besonderes Interesse an der Auseinandersetzung mit der österreichischen 

Kultur sichtbar, was im Zusammenhang mit dem eigenen Lebensmittelpunkt und der Lebensrealität 



 

 

136 

der nachfolgenden Generationen steht. Gleichzeitig werden jedoch verschiedene strukturelle Hürden 

deutlich, die diesen Austausch erschweren oder verhindern. Dazu zählen insbesondere 

Ausgrenzungserfahrungen wie Rassismus und Diskriminierungen, sowie sprachliche Barrieren oder 

die Dominanz einer weißen Mehrheitsgesellschaft in kulturellen Räumen.  

• Teilnahme geknüpft an Gefühl von Sicherheit, Wohlbefinden 

Die Teilnahme an transkulturellen Angeboten und das aktive Einbringen in Austauschprozesse sind 

eng mit dem Gefühl von Sicherheit und Wohlbefinden verbunden. Es zeigt sich, dass transkultureller 

Austausch vor allem dort stattfinden kann, wo sich Menschen angenommen und wertgeschätzt fühlen, 

das heißt in Schutzräumen, in sogenannten Safer Spaces, die frei von Diskriminierung, Vorurteilen 

und Ausgrenzung sind.  

• Liftgespräche statt Veranstaltung 

Die Ergebnisse zeigen, dass sich Personen spontane, beiläufige Begegnungen im Alltag wünschen, 

wie beispielsweise etwa ein kurzes Gespräch im Stiegenhaus oder im Lift. Solche Situationen werden 

als selbstverständlich und alltäglich angesehen, sind aber nicht für alle Menschen ‚Normalität‘ oder 

zugänglich.  

• Niederschwelligkeit 

Neben der Notwendigkeit sicherer Rahmenbedingungen ist auch die Niederschwelligkeit der 

Angebote von Bedeutung. Die Teilnahme an transkulturellen Formaten ist häufig daran geknüpft, wie 

leicht zugänglich diese gestaltet sind, sowohl räumlich, sprachlich als auch sozial. Angebote, die ohne 

große Hürden gestaltet sind, erleichtern es Menschen, sich einzubringen und in den Austausch zu 

treten. Dieser Aspekt ist auch die Schnittstelle zwischen den zwei großen Themen in dieser 

Forschungsarbeit. Safer Spaces und niederschwellige Strukturen schaffen somit die Grundlage dafür, 

dass Menschen an transkulturellen Angeboten teilnehmen, sowie in den Austausch gehen. Nur unter 

diesen Bedingungen kann transkultureller Austausch entstehen. 

 

9.1.2 Theoretische Einbettung der Ergebnisse 

Nachstehend werden die gewonnenen Ergebnisse mit zentralen theoretischen Konzepten, wie dem 

Konzept der Transkulturalität nach Welsch (2017) in Verbindung gebracht.  

 



 

 

137 

9.1.2.1 Patchwork-Identitäten als Realität, Herausforderung und Potenzial 

Das Transkulturalitätskonzept nach Wolfgang Welsch (2017) beschreibt Identitäten als dynamisch, 

durchlässig und vielschichtig. Er schreibt, dass sich Individuen keiner national gebundenen Kultur 

zuschreiben lassen, sondern sich aus verschiedenen kulturellen Elementen zusammensetzen, egal 

ob sie migriert sind oder nicht (S. 17-21). Die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit zeigen gleichlautend, 

dass diese Form der transkulturellen Identität für Menschen bereits gelebte Realität ist. Aus der 

Auswertung geht hervor, dass Menschen vielfältige kulturelle Einflüsse in sich tragen und in ihrem 

Alltag integrieren. Damit wird deutlich, dass Transkulturalität nicht nur ein theoretisches Modell 

darstellt, sondern unmittelbar in der Lebenswelt von Individuen verankert ist. Dass Patchwork-

Identitäten zur Realität gehören, wird sprachlich unter anderem wie folgt verdeutlicht: 

„Natürlich gibt es bestimmte Traditionen und Herkünfte und so, aber es gibt ja Millionen von Mixed 

Identities, wo das eigentlich auch überhaupt nicht mehr möglich ist zu sagen Bin ich jetzt dies oder 

jenes […]“ (Brunnenpassage, Z. 134–136) 

Diese Aussage spiegelt wider, was sich auch in der Datenauswertung zeigt. Transkulturalität auf 

individueller Ebene ist längst Teil der Alltagswirklichkeit. Die Form der internen Transkulturalität, was 

bedeutet, dass man verschiedene kulturelle Anteile in sich aufnimmt und miteinander verbindet, gilt 

laut Welsch et al. (2020, S. 11) sowie weiteren Autor:innen, wie Werthmann und Kosan (2007, zitiert 

nach Stövesand et al., 2013, S. 346), als Grundlage dafür, auch nach außen hin offen und 

anschlussfähig gegenüber anderen Kulturen zu sein. Der zentrale Gedanke dahinter ist, dass 

Personen, die mehrere Kulturen in sich vereinen und offen dafür sind, eher eine Offenheit für das 

vermeintlich ‚Fremde‘ entwickeln und dadurch leichter in den Austausch mit anderen Personen treten 

können, wie im Kapitel 4.3.2 näher ausgeführt wird.  

Das lässt sich mit dem Konzept der sozialen Identitätskomplexität in Verbindung bringen, das 

beschreibt, wie Menschen mehrere soziale Zugehörigkeiten kognitiv integrieren. Je höher diese 

Komplexität ausgeprägt ist, desto mehr empfinden Menschen Offenheit gegenüber Diversität, größere 

soziale Anpassungsfähigkeit und ein gesteigertes psychisches Wohlbefinden (Huang et al., 2025, S. 

2–17). Damit liefert die Theorie der sozialen Identitätskomplexität eine psychologische Bestätigung für 

die von Welsch (2017) formulierte Annahme, dass interne Transkulturalität, die Offenheit für externe 

transkulturelle Begegnungen fördert.  

Die Analyse der Daten zeichnet zusätzlich ein differenzierteres Bild auf Patchwork-Identitäten: Zwar 

zeigen sich bei Individuen mehrere kulturelle Bezüge, doch gehen diese nicht ausschließlich mit 

positiven Aspekten, wie Offenheit gegenüber Diversität etc., einher. In den Ergebnissen wird auch 

deutlich, dass transkulturelle Identität auch mit inneren Konflikten und Unsicherheiten verbunden sein 

kann, insbesondere bei jungen Menschen. Die Suche nach einer eigenen Identität ist in der 

Jugendphase ohnehin ein zentrales Thema. Durch das Erleben multipler kultureller Prägungen kann 

diese Suche nach der eigenen Identität verkompliziert werden. Die Ergebnisse zeigen, dass das 

Zusammenspiel verschiedener kultureller Einflüsse nicht nur eine Ressource, sondern auch eine 

Herausforderung sein kann.  



 

 

138 

Zusammengefasst geht hervor, dass es Patchwork-Identitäten gibt, die sowohl als bereichernd als 

auch als herausfordernd wahrgenommen werden können. Diese Herausforderungen können jedoch 

auch ein Potenzial für die transkulturelle Arbeit darstellen. Transkulturelle Ansätze könnten hier eine 

wichtige Rolle spielen und als Vermittler fungieren, um dabei zu helfen, mit dieser Vielschichtigkeit 

umzugehen, sie anzuerkennen und als wertvoll zu begreifen, als eine pädagogische oder 

empowernde Funktion von Transkulturalität. Transkulturalität könnte nicht nur Ziel, sondern auch Weg 

sein und Menschen darin bestärken, ihr Vielschichtig-Sein anzuerkennen, jenseits von ‚richtig‘ oder 

‚dazugehörig‘.  

Eine theoretische Auseinandersetzung mit Transkulturalität als Bildungsauftrag oder transkultureller 

Pädagogik ist bislang kaum erkennbar. Im Rahmen dieser Arbeit ließ sich im Forschungsstand keine 

umfassende pädagogische Konzeption dazu finden. In der Fachliteratur überwiegt der Appell, 

transkulturelle Elemente stärker in pädagogische Kontexte zu integrieren. So wird in Beiträgen wie 

dem Artikel von Hauenschild (2005) und der Studie zur Internationalisierung der Lehrer:innenbildung 

(Müller et al., 2024) deutlich, dass transkulturelle Bildung oder Pädagogik zunehmend als notwendig 

erkannt wird, konkrete Konzepte oder Umsetzungen jedoch fehlen. Die Forderung nach einer 

Integrierung transkultureller Ansätze im Bildungssystem bleibt bisher zumeist auf der Ebene des 

Diskurses.  

Zusammenfassend wird deutlich, dass Patchwork-Identitäten in der Lebensrealität vieler Menschen 

bereits verankert sind und sowohl als Ressource als auch als Herausforderung erlebt werden. Die 

Daten bestätigen, dass transkulturelle Identitäten Offenheit und Anschlussfähigkeit fördern können, 

zugleich aber auch mit inneren Spannungen verbunden sein können. Transkulturelle Ansätze könnten 

hier als unterstützendes Element wirken, um mit dieser Vielschichtigkeit umzugehen und diese 

anzuerkennen. Während transkulturelle Identitäten somit in der Praxis bereits gelebt werden, fehlt es 

bislang an pädagogischen Konzepten, die diese Realität auch bildungstheoretisch aufgreifen. 

Im folgenden Kapitel wird diskutiert, unter welchen Voraussetzungen transkultureller Austausch 

gelingen kann, insbesondere im Hinblick auf Fragen von Zugänglichkeit, Machtverhältnissen und 

diskriminierungsfreien Räumen. 

 

9.1.2.2 Voraussetzung für transkulturellen Austausch: Diskriminierungsfreie Räume 

und Niederschwelligkeit 

Die Ergebnisse verdeutlichen, dass ein grundsätzliches Interesse am transkulturellen Austausch 

besteht. Dieses Interesse äußert sich in unterschiedlichen Motiven, die sich in drei Schwerpunkte 

gliedern lassen: die grundsätzliche Neugierde auf andere Kulturen, der Wunsch nach neuen 

Perspektiven sowie das Interesse an konkreten kulturellen Elementen wie Sprache, Essen oder Musik. 

Allerdings zeigt die Analyse ebenso, dass transkultureller Austausch und transkulturelles Angebot 

nicht unter beliebigen Bedingungen gelingen. Es wird sichtbar, dass bestimmte Voraussetzungen 



 

 

139 

notwendig sind, damit Menschen an Angeboten teilnehmen und sich auf Austausch einlassen: 

Diskriminierungsfreie Räume und ein niederschwelliger Zugang sind zentrale Faktoren.  

Dabei stellt sich jedoch die Frage, ob diskriminierungsfreie Räume überhaupt vollständig realisierbar 

sind. Konzepte wie Safer Space und Brave Space erkennen an, dass Räume nie völlig losgelöst von 

gesellschaftlichen Machtverhältnissen existieren. Ziel ist es daher nicht, einen vollkommen 

diskriminierungsfreien Raum zu schaffen, sondern einen möglichst geschützten Rahmen, in dem 

marginalisierte Personen Sicherheit, Anerkennung und Beteiligung erfahren können. Safer Spaces 

orientieren sich am Bedürfnis nach Schutz, Rückzug und Wohlbefinden. Sie bieten insbesondere 

Menschen, die von Diskriminierung betroffen sind, einen Ort, an dem sie sich ohne ständige 

Rechtfertigung oder Konfrontation begegnen und stärken können (Informations- und 

Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit e. V., 2025). Brave Spaces hingegen betonen die 

Notwendigkeit, auch unbequeme Themen wie Rassismus, Privilegien oder Machtverhältnisse offen 

zu benennen und gemeinsam auszuhandeln. Sie fordern von den Teilnehmenden, insbesondere von 

privilegierten Personen, Mut zur Auseinandersetzung und Selbstreflexion (Arao & Clemens, 2023). 

Folgend eine Gegenüberstellung von Safer Space und Brave Space: 

 

Tabelle 5: Arao & Clemens, 2023; Informations- und Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit e.V., 2025 

 
Safer Space Brave Space 

Ziel 
Schutz vor Diskriminierung und 

emotionaler Verletzung 

Mut zur Auseinandersetzung 

mit Differenz, Konflikt und 

Machtverhältnissen 

Fokus 
Sicherheit, Wohlbefinden, 

Rückzugsmöglichkeiten 

Ehrlicher, offener Dialog auch 

über schwierige Themen (z. B. 

Rassismus, Privilegien) 

Grundhaltung Vermeidung von Verletzungen, 

Schutz der Teilnehmenden 
Ermutigung, Widersprüche 

auszuhalten und sich aktiv 

einzubringen 

Umgang mit Konflikt Konflikte möglichst vermeiden Konflikte als Teil des Lern- und 

Veränderungsprozesses 

anerkennen 

Zugrunde liegende Idee Bedürfnis nach Rückzugs- und 

Schutzräumen, insbesondere 

für marginalisierte Gruppen  

Notwendigkeit, auch 

unbequeme Wahrheiten zu 

thematisieren und Macht zu 

reflektieren  

 

 



 

 

140 

Das Konzept des Brave Space beschreibt Räume, in denen Machtverhältnisse und gesellschaftliche 

Ungleichheiten bewusst angesprochen und kritisch reflektiert werden können. Dieser Aspekt ist 

besonders relevant für transkulturelle Räume, da Transkulturalität, wie im Kapitel 4.5 beschrieben, 

auch kritisch betrachtet wird. Die von der Transkulturalität betonte Offenheit und das Denken jenseits 

kultureller Grenzen können problematisch werden, wenn sie zur kulturellen Aneignung führen. Um 

transkulturelle Angebote auf Augenhöhe gestalten zu können, ist es daher notwendig, 

Machtverhältnisse aktiv mitzudenken. Dies betrifft insbesondere die Gestaltungsebene solcher 

Räume, also die Verantwortung von Kulturakteur:innen und Institutionen. Nur wenn bestehende 

Machtstrukturen erkannt und reflektiert werden, kann transkultureller Austausch gelingen, ohne 

bestehende Ungleichheiten zu reproduzieren. 

Die Datenauswertung zeigt hingegen, dass sich Menschen Räume ohne Diskriminierung wünschen, 

in denen ein Gefühl von Sicherheit und Wohlbefinden ausgestrahlt wird. Das heißt Menschen 

wünschen sich einen Safer Space, in dem sie sich Wohlfühlen können, ohne sich mit 

Diskriminierungen etc. auseinandersetzen zu müssen. Vor diesem Hintergrund erscheint eine 

Kombination aus Safer Space und Brave Space für transkulturelle Angebote sinnvoll. Die Ergebnisse 

zeigen, dass der Wunsch nach diskriminierungsfreien Räumen besteht, indem ein Gefühl von 

Sicherheit und Wertschätzung herrscht, das heißt Safer Spaces. Gleichzeitig ist es notwendig, Räume 

zu schaffen, in denen auch kritische Reflexion, Konfrontation und Aushandlung von Macht möglich 

sind. Die Brave Space-Elemente sind insbesondere auf Gestaltungsebene bedeutsam, wenn 

Angehörige privilegierter Gruppen, beispielsweise weiße Kulturakteur:innen, ihre Rolle, 

Verantwortung und Machtverhältnisse im transkulturellen Kontext hinterfragen sollen. 

Bezüglich des Faktors Niederschwelligkeit als Voraussetzung für transkulturellen Austausch und 

Angebot: Die Niederschwelligkeit stellt eine inhaltliche Schnittstelle zum anderen Schwerpunkt dieser 

Forschungsarbeit dar. Dort wurden die Hürden, Herausforderungen, Bedingungen und Faktoren für 

niederschwellige Teilhabe umfassend analysiert und diskutiert. An dieser Stelle wird daher auf die 

entsprechenden Kapitel 5 und 8, sowie 10 verwiesen. 

 

9.1.2.3 Liftgespräch statt Veranstaltung 

Während auf theoretischer Ebene in dieser Forschungsarbeit viel über Förderung von Transkulturalität 

durch bewusst initiierte Formate gesprochen wird, zeigen die Ergebnisse dieser Arbeit noch ein ganz 

anderes Bedürfnis: Menschen sehnen sich nach alltäglichen, beiläufigen, spontanen Begegnungen – 

nach Austausch, der nicht extra hergestellt wird, sondern einfach passiert. Das Bedürfnis nach 

spontaner Interaktion verweist auf ein Verständnis von Normalität, in dem Begegnung nicht organisiert 

oder angekündigt sein muss, sondern sich beiläufig und ungeplant ergibt.  

Dieses Ergebnis steht in einem gewissen Spannungsverhältnis zum ursprünglichen Fokus dieser 

Arbeit, der auf bewusst initiierte Veranstaltungen zur Förderung von Transkulturalität liegt. Die Analyse 



 

 

141 

ergibt, dass sich viele Menschen Normalität wünschen. Also Begegnungen, die nicht an initiierte 

Angebote oder Veranstaltungen gebunden sind, sondern ganz selbstverständlich im Alltag entstehen.  

Gleichzeitig verdeutlichen die Ergebnisse, dass diese Art von Begegnung nicht für alle gleichermaßen 

zugänglich ist. Insbesondere stellten sich sprachliche Hürden und Diskriminierungserfahrungen als 

Barrieren heraus, die es erschweren, in beiläufigen Alltagssituationen in Kontakt zu treten. 

Begegnungen, die für manche selbstverständlich sind, etwa ein Gespräch im Stiegenhaus, bleiben 

anderen verwehrt. Diese Hindernisse sind nicht individueller Natur, sondern Ausdruck struktureller 

gesellschaftlicher Ungleichheiten. Genau hier setzt die Frage an, wie solche Hürden abgebaut werden 

können, wie Begegnung im Alltag gezielt begünstigt werden kann und welchen Einfluss diese 

alltäglichen, informellen Kontakte auf das soziale Zusammenleben und das individuelle Wohlbefinden 

haben.  

Die Bedeutung und die Auswirkung auf das Wohlbefinden solcher spontanen Begegnungen und 

Gespräche wird auch durch eine Studie von Epley und Schroeder (2014) erhoben, auf die der 

Psychologe Bruce Hood in seinem Buch Glück. Was wir wissen und wie wir es erreichen (2024) 

verweist. Untersucht wurde dabei das Verhalten von Pendler:innen in Chicago, die entweder dazu 

angeleitet wurden, ein Gespräch mit einer fremden Person zu führen, sich bewusst nicht zu 

unterhalten oder wie gewohnt zu pendeln. Die Ergebnisse zeigten, dass jene Personen, die sich auf 

ein Gespräch mit einer Person einließen, ein signifikant höheres subjektives Wohlbefinden berichteten 

als jene, die in Stille pendelten. Spannend ist dabei, dass viele Teilnehmende im Vorfeld erwarteten, 

ein solches Gespräch könne unangenehm oder unerwünscht sein - sie könnten abgelehnt werden. 

Diese Annahme, bestätigte sich nicht. Die Angst, abgelehnt oder ignoriert zu werden, führt dazu, dass 

sich Menschen lieber zurückhalten. Diese Unsicherheit steht dem spontanen Austausch im Alltag im 

Weg und verhindert damit Begegnungen, die für das eigene Wohlbefinden förderlich wären (Epley & 

Schroeder, 2014, zitiert nach Hood, 2024, S. 195f).  

Damit liefert die Studie nicht nur eine psychologische Perspektive auf die in der vorliegenden 

Forschungsarbeit gewonnenen Ergebnisse, sondern auch eine Bestätigung dafür, dass alltägliche 

Begegnungen, selbst wenn sie kurz und beiläufig sind, einen bedeutenden Beitrag zum Wohlbefinden 

leisten können. Gleichzeitig bietet sie eine Erklärung dafür, warum solche Gespräche im Alltag häufig 

nicht stattfinden: Die Angst vor Zurückweisung, Unsicherheit oder als störend wahrgenommen zu 

werden, hält viele Menschen davon ab, den ersten Schritt zu machen. Die Ergebnisse der 

vorliegenden Forschungsarbeit zeigen, dass sprachliche Barrieren und Diskriminierungen eine 

zusätzliche Hürde darstellen können, die informelle Gespräche im Alltag erschweren. Die Studie von 

Epley und Schroeder (2014) zeigt ergänzend, dass bereits ohne Sprachbarriere eine gewisse 

Hemmschwelle besteht. In Situationen, in denen Sprachverständnis fehlt oder Unsicherheiten im 

Ausdruck bestehen, verstärkt sich diese Hemmschwelle vermutlich noch weiter.  

Zusammenfassend zeigen sowohl die Ergebnisse dieser Forschungsarbeit als auch die 

herangezogene Studie, dass alltägliche, spontane Begegnungen einen positiven Einfluss auf das 

Wohlbefinden haben können, unabhängig von Dauer oder Intensität des Gesprächs. In der Studie von 

Epley und Schroeder (2024) zeigt sich eine Hemmschwelle vor spontanem Kontakt, welche durch die 



 

 

142 

identifizierten Hürden in dieser Forschungsarbeit – Sprachbarriere und Diskriminierung – vermutlich 

erhöht wird. Dadurch wird nochmal deutlich, dass diese Form der Interaktion nicht allen Menschen 

gleichermaßen zugänglich ist. Kurz und prägnant formuliert: Der Wunsch nach spontanen, informellen 

Begegnungen ist vorhanden, solche Begegnungen wirken sich positiv auf das Wohlbefinden aus und 

gleichzeitig bestehen Hemmschwellen und Hürden, etwa in Form von Angst vor Zurückweisung und 

sprachlichen Barrieren oder Diskriminierung. Hier drängt sich nun die Frage auf: Wie können solche 

Begegnungen gezielt gefördert und bestehende Barrieren abgebaut werden? 

Ray Oldenburg (1999) beschreibt informellen spontanen Austausch oder Begegnung als wichtigen 

Faktor für sozialen Zusammenhalt moderner Gesellschaften. Er konzipiert in seinem Werk The Great 

Good Place den Third Place, sogenannte dritte Orte. Das sind Orte, die weder dem häuslichen Umfeld 

(beschreibt Oldenburg als ersten Ort) noch dem Arbeitsplatz (zweiter Ort) zugeordnet sind und für 

diesen spontanen informellen Austausch gedacht sind. Dazu zählen beispielsweise Cafés, 

Bibliotheken, Bars oder öffentliche Parks. Diese Orte zeichnen sich, laut Oldenburg, durch 

Niederschwelligkeit, informelle Atmosphäre, Gesprächsorientierung und soziale Offenheit aus und 

fördern spontane Begegnungen, stärken das Gemeinschaftsgefühl und sind essenziell für den 

sozialen Zusammenhalt moderner Gesellschaften, insbesondere angesichts zunehmender 

Individualisierung und Vereinsamung (Oldenburg, 1999, S. 20-66).  

Zusammengefasst betont Oldenburg (1999) die Wichtigkeit von informellem und spontanem 

Austausch und schlägt physische Orte vor als Raum für solche Begegnungen. Die Ergebnisse der 

vorliegenden Forschungsarbeit zeigen, dass der Wunsch nach spontaner, informeller Begegnung im 

Alltag zwar vorhanden ist, sich jedoch nicht unbedingt an einen bestimmten Ort knüpft. Vielmehr 

wünschen sich Menschen spontane informelle Begegnung dort, wo sie sich ohnehin aufhalten, 

beispielsweise im Stiegenhaus, auf dem Gehweg, im Lift oder im gemeinschaftlich genutzten 

Waschraum. Es geht weniger um das gezielte Aufsuchen eines Ortes, sondern vielmehr um 

Begegnung im Alltag, in bereits vorhandenen Lebensräumen. Daher ließe sich Oldenburgs Idee des 

Third Place in diesem Kontext räumlich und sozial neu denken: Was wäre, wenn der dritte Ort nicht 

zwangsläufig ein fixer, physischer Treffpunkt ist, sondern alltägliche Räume (Stiegenhaus, Lift, 

Wohnraum, Gehwege, etc.) die solche dritten Orte begünstigen? Als Teil der Alltagsarchitektur, nicht 

als Ausnahme vom Alltag: also dritte Orte im Alltag. 

Ausgehend von der Frage des vorhergehenden Absatzes - wie bestehende Hürden abgebaut und 

spontane Begegnungen begünstigt werden können - drängt sich in Bezug auf den dritten Ort eine 

weitere, eng damit verbundene Frage auf: Wie könnten öffentliche oder wohnortnahe Räume sowie 

Wohnraum gestaltet sein, die alltägliche dritte Orte begünstigen? Also Räume, die spontanen, 

informellen Austausch und Begegnung im Alltag ermöglichen und fördern? Ohne dabei Treffpunkte 

oder physische Orte aufsuchen zu müssen? 

Dabei rücken die räumliche Gestaltung sowie Architektur in den Vordergrund: können räumliche 

Strukturen einen Beitrag dazu leisten, ob soziale Interaktionen angeregt werden oder nicht. In diesem 

Zusammenhang rückt die Frage nach dem Raum für Begegnung in den Mittelpunkt. Gibt es Orte, an 

denen sich Menschen beiläufig begegnen können? Wie sind Wohnhäuser gestaltet? Welche Rolle 



 

 

143 

spielen öffentlich zugängliche Plätze und deren Nutzung? Und: Welche Strukturen laden ein, sich zu 

begegnen, und welche erzeugen Trennung, Rückzug oder Unsichtbarkeit? Diese Fragen beschäftigen 

seit Jahren auch Stadtplaner:innen und Architekt:innen, darunter insbesondere Jan Gehl (2018), der 

in Publikation Leben zwischen Häusern beschreibt, wie Räume Menschen entweder zur Begegnung 

einladen oder sie voneinander isolieren. Er zeigt auf, dass Gestaltung kein neutraler Akt ist, sondern 

beeinflusst, wie viel soziale Interaktion zwischen Menschen sich im öffentlichen und halböffentlichen 

Raum entfalten kann (Gehl, 2018). Wie durch Gestaltung der Architektur versammelt oder zerstreut 

werden kann wird im Teil Niederschwelligkeit im Kapitel 5.8.1 genauer beschrieben.  

Ein Beispiel hierfür sind ältere Gemeindebauten in Wien, die häufig so gestaltet sind, dass 

Begegnungen zwischen Nachbar:innen kaum vorgesehen sind. Neuere Konzepte hingegen 

versuchen bewusst, räumliche Strukturen zu schaffen, um den alltäglichen Austausch und 

Begegnungen zu fördern, beispielsweise durch offene Treppenhäuser, offene Terrassen, 

halböffentliche Innenhöfe, Gemeinschaftsgärten, geteilte Dachterrassen oder Nachbarschaftscafés 

(Wiesemann & Böcker, 2022, S. 3-10).  

Gerade in der Gemeinwesenarbeit könnte es daher ein wichtiges Thema sein, informelle 

Austauschmöglichkeiten bewusst zu ermöglichen und zu fördern. Es zeigt sich, dass solche 

Begegnungen das individuelle Wohlbefinden steigern können, ein Ziel, das auch die 

Gemeinwesenarbeit verfolgt (Stövesand et al., 2013, S. 21). Ray Oldenburg (1999) hebt hervor, dass 

informeller und spontaner Austausch wesentlich für den sozialen Zusammenhalt ist. Genau das sind 

auch zentrale Anliegen der Gemeinwesenarbeit  (Stövesand et al., 2013, S. 21). Die Conclusio daraus 

könnte lauten: Es braucht ein Zusammenspiel aus Architektur und Gemeinwesenarbeit. Ein 

Zusammenwirken von räumlicher Gestaltung, die solche Begegnungen begünstigt, und sozialen 

Konzepten, die überlegen, wie solche Kontakte initiiert und unterstützt werden können. Dabei können 

Erkenntnisse aus dieser Forschungsarbeit und der herangezogenen Studie wichtige Hinweise geben, 

wie Menschen leichter in Kontakt kommen können. 

In Bezug auf Transkulturalität könnten spontane Alltagsbegegnungen auch einen wichtigen Raum für 

transkulturellen Austausch eröffnen und damit einen bislang unterschätzten Zugang zur Förderung 

von Transkulturalität darstellen. Auch wenn solche Begegnungen informell und oft nur kurz sind, bieten 

sie die Möglichkeit, miteinander ins Gespräch zu kommen, sich kennenzulernen und gegenseitiges 

Verständnis aufzubauen und haben positive Auswirkung auf das Wohlbefinden (Epley & Schroeder, 

2014, zitiert nach Hood, 2024, S. 195f). Sie können soziale Annäherung ermöglichen und zur 

Vernetzung beitragen, genau jene Ziele, die auch bewusst initiierte transkulturelle Angebote verfolgen. 

Somit könnte eine Förderung von spontanen informellen Begegnungen auch eine Förderung der 

Transkulturalität darstellen. 

Der Fokus dieser Arbeit liegt auf bewusst initiierte transkulturelle Angebote und Veranstaltungen. Im 

Verlauf der Analyse wird deutlich, dass der Bedarf der Zielgruppe auch darin besteht, sich spontan in 

kleinen alltäglichen Begegnungen kurz auszutauschen. Dieser Aspekt war zu Beginn der Forschung 

nicht im Fokus, gewinnt durch die Datenauswertung und durch die ergänzende Literatur, deutlich an 

Relevanz. Hier würde sich anbieten in weiteren Forschungsarbeiten gezielt zu untersuchen, wie 



 

 

144 

spontane, alltägliche Begegnungen in unterschiedlichen gesellschaftlichen Kontexten sowie in der 

Gemeinwesenarbeit und der räumlichen Gestaltung gefördert werden können, insbesondere für 

Menschen, die durch gesellschaftliche und strukturelle Barrieren von solchen Begegnungen 

ausgeschlossen sind. Für die Förderung der Transkulturalität heißt das, dass transkultureller 

Austausch nicht nur als Veranstaltung gedacht werden, sondern auch im Alltag stattfinden kann, als 

spontane Begegnungen im Lift, im Hof oder auf der Straße.  Diese Momente könnten zu Räumen des 

Verstehens und der Verbindung werden: alltägliche Third Places. 

 

9.2 Diskussion zu Aktivitäten, Aktionen und Projekte zur Förderung 
transkulturellen Austauschs  

Bonifazi Anja 

Die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit zeigen, dass transkultureller Austausch durch geteilte 

Erlebnisse, sinnliche Erfahrungen und emotionale Verbindung entsteht. In diesem Kapitel werden 

zentrale Aktivitäten, Aktionen und Projekte diskutiert, die in besonderer Weise das Potenzial besitzen, 

transkulturelle Verständigung zu fördern. Die folgenden Abschnitte beleuchten unterschiedliche 

Ausdrucksformen wie kulinarische Praktiken, narrative Formate, Feste, künstlerische Aktivitäten und 

alltägliche Begegnungsräume. Die Diskussion schließt an die empirischen Erkenntnisse an und 

reflektiert diese im Lichte theoretischer Konzepte und Praxisbeispiele. 

 

9.2.1 Kulinarische Praktiken als sinnlich-emotionale Zugänge zur transkulturellen 

Verständigung 

Die empirischen Ergebnisse zeigen, dass kulinarische Aktivitäten einen Austausch auf emotionaler 

Ebene ermöglichen, bei dem Erinnerungen aktiviert und persönliche Gespräche angeregt werden. 

Gleichlautende Ergebnisse finden sich auch bei Pan (2023), der hervorhebt, dass kulinarische 

Praktiken insbesondere für Migrant:innen eine zentrale Rolle bei der Verarbeitung der Erfahrungen 

von Migration spielen. Kulinarische Aktivitäten dienen dazu, Desorientierung und Entfremdung 

entgegenzuwirken, indem vertraute Speisen zubereitet und gemeinsam verzehrt werden. Dadurch 

werden Heimatgefühle und Zugehörigkeit in einer neuen Umgebung aktiv erzeugt (S. 2f). 

Pan (2023) betont zudem, dass kulinarische Traditionen im Kontext von Migration keineswegs statisch 

bleiben, sondern sich dynamisch weiterentwickeln. Sie passen sich kontinuierlich an aktuelle 

Umgebungen an, bewegen sich mit den Menschen über Landesgrenzen hinweg und verändern sich 

dabei. In diesem Prozess entstehen hybride Esskulturen, die sowohl emotionale Verbindungen zur 

Herkunft aufrechterhalten als auch Anpassungen an neue kulturelle Kontexte widerspiegeln (S. 3f). 



 

 

145 

Kulinarische Praktiken werden somit zu einem wichtigen Mittel, um Zugehörigkeit und Gemeinschaft 

in einer fremden Umgebung aktiv zu gestalten und zugleich individuelle und kollektive 

Migrationshintergünde sichtbar zu machen. Diese dynamischen Prozesse eröffnen Räume, in denen 

nachhaltige transkulturelle Interaktionen gefördert werden können.  

Ein gemeinschaftliches Kochevent kann als geeignetes Instrument gelten, um entsprechende 

Prozesse zu initiieren. Wie bereits im Ergebnisteil im Kapitel 7.3.1 skizziert, geht damit nicht nur die 

Möglichkeit einher, kulinarische Traditionen zu teilen, sondern auch aktiv Vorurteile abzubauen und 

kulturelle Unterschiede in einem praxisnahen, kreativen Setting zu überbrücken. Essen besitzt für 

viele Menschen einen hohen emotionalen Stellenwert und ist mit Erinnerungen, familiären Traditionen 

sowie sozialen Ritualen verbunden. Das sinnliche Erleben beim gemeinsamen Kochen – das Riechen, 

Fühlen und Schmecken – aktiviert Erinnerungen und schafft eine Atmosphäre, die persönliche 

Gespräche erleichtert. Korsmeyer und Sutton (2011) beschreiben in diesem Zusammenhang, dass 

Geschmackserfahrungen stets mehrdimensional sind und alle Sinne miteinander kommunizieren. 

Insbesondere beim Kochen und Essen treten Sehen, Riechen, Schmecken und Fühlen in eine 

,fruchtbare Synergie’, die soziale Bindungen stärkt und emotionale Erfahrungen intensiviert 

(Korsmeyer & Sutton, 2011, S. 463). Die Zubereitung von Speisen wird dabei zu einer kulturellen 

Praxis, in der Erinnerungen verkörpert und weitergegeben werden.  

Langfristiger transkultureller Austausch durch das Medium Kochen gelingt besonders dann, wenn 

kulinarische Veranstaltungen regelmäßig und verbindlich gestaltet werden. So werden kontinuierliche 

Begegnungen ermöglicht, die stabile soziale Beziehungen fördern. Nachhaltigkeit bedeutet in diesem 

Kontext, dass langfristige Strukturen entstehen, innerhalb derer Migrant:innen ihre kulinarischen 

Traditionen regelmäßig und sichtbar in die Gesellschaft einbringen können. Eine bewusste 

institutionelle Verankerung kulinarischer Praktiken innerhalb des Gemeinwesens, beispielsweise 

durch regelmäßig stattfindende Kochabende oder kulturelle Essensfeste, kann einen Beitrag zu 

nachhaltigem transkulturellem Austausch leisten. Dies ermöglicht eine kontinuierliche 

Weiterentwicklung kultureller Identitäten, die neu ausgehandelt und zugleich langfristig sozial 

verankert wird, wodurch Integration nachhaltig gefördert wird.  

Wie in den Ergebnissen bereits erwähnt wurde, stellt sich Flexibilität in der Umsetzung von Formaten 

zum transkulturellen Austausch als zentraler Aspekt heraus. Für die Zielgruppe erweisen sich 

insbesondere Angebote ohne verpflichtende Voranmeldung, wie Veranstaltungen im Freien als 

besonders inklusiv und niederschwellig. Vor allem für Frauen die Mütter sind, ist dies von großer 

Bedeutung. Sie sind häufig durch Care-Arbeit zeitlich eingeschränkt, wodurch ihnen oft der Raum 

fehlt, um soziale Kontakte außerhalb des familiären Kontextes zu knüpfen. In den Ergebnissen wurde 

deutlich, dass es ihnen an Gelegenheiten mangelt, sich mit neuen Menschen auszutauschen. 

Veranstaltungen wie ein gemeinsames Picknick oder ein Barbecue im Park bieten eine 

niederschwellige Möglichkeit zur Teilhabe. Die Option, die eigenen Kinder mitzubringen, erleichtert 

dabei den Zugang zu gemeinschaftlichen Aktivitäten und schafft Gelegenheiten für Begegnung und 

Austausch, was ein Gefühl von Gemeinsamkeit und Zugehörigkeit fördert. Dies ist ein Aspekt, der 

besonders für Frauen mit Migrationshintergrund bedeutsam ist, da sie durch Mehrfachbelastungen 



 

 

146 

und strukturelle Ausschlüsse oft noch stärker vom sozialen Austausch im neuen Lebensumfeld 

abgeschnitten sind. 

Neben diesen flexiblen Angeboten wurde in den Ergebnissen auch die Relevanz verbindlicher, 

regelmäßig stattfindender Formate ersichtlich. Ein gelungenes Praxisbeispiel hierfür ist das 

‚Spektakel‘ im 5. Wiener Gemeindebezirk, das gemeinsam mit dem Frauenverein Mosaic regelmäßig 

Kochabende organisiert. Frauen mit Migrationshintergrund bereiten dabei gemeinsam Speisen zu und 

teilen diese anschließend mit einem breiten Publikum. Solche Projekte ermöglichen den Frauen den 

Zugang zu kulturellen und gesellschaftlichen Räumen, die sie sonst möglicherweise meiden würden, 

weil sie sich aufgrund von Alter, kulturellem Hintergrund, Religion oder Interessen nicht zugehörig 

fühlen. Der Gründer des Spektakels hebt die integrative Wirkung eines solchen Formates hervor:  

„Es ist eine [...] Juwelen für mich ja, dass sie herkommen. Und sie geben auch die 

Möglichkeit an Frauen, die nie in ihrem Leben in einem Lokal gewesen. Sie haben 

hier mit Kopftuch und oder Afghanen Syrer haben sie gekocht, hier und da. (...) 

Das ist dieses Angst abgebaut von den von der Gesellschaft durch solche 

Projekte.“ (Spektakel, Z. 408-411)  

Das Kochen im Rahmen solcher Veranstaltungen führt nicht nur zu einem Gefühl der Verbundenheit 

unter den Teilnehmenden, die einen ähnlichen kulturellen Hintergrund teilen. Es bietet auch Raum für 

den Austausch über Alltägliches und lässt Freundschaften entstehen. Das Kochen eröffnet den 

Frauen zudem die Möglichkeit, einen Teil ihrer Kultur, der für viele eng mit dem Alltag und traditionellen 

Rollenbildern verknüpft ist, aktiv einzubringen. Fähigkeiten, die in der Herkunftsfamilie möglicherweise 

als selbstverständlich galten, erhalten in diesem Kontext eine neue Wertschätzung. Durch das 

Kreieren und Teilen von Speisen im öffentlichen Raum werden diese Kompetenzen sichtbar und 

gesellschaftlich anerkannt. Positive Rückmeldungen, wie etwa Komplimente zum Essen, wirken dabei 

identitätsstärkend und können den Selbstwert der Frauen nachhaltig fördern. Gleichzeitig verlassen 

sie ihre gewohnte Komfortzone, treten in neue soziale Kontexte ein und sammeln positive Erfahrungen 

außerhalb ihres bisherigen Umfelds. Nach Pilic und Wiederhold-Daryanavard (2021) ermöglichen 

solche Formate transformative Prozesse, in denen marginalisierte Gruppen aktiv öffentliche Räume 

betreten und bestehende gesellschaftliche Zuschreibungen hinterfragen (S. 39) 

Diese Erkenntnisse verdeutlichen, dass für eine erfolgreiche transkulturelle Praxis sowohl flexible als 

auch verbindliche Angebote sinnvoll sind. Flexible Formate ermöglichen niederschwelligen Zugang 

und spontane Teilnahme, während verbindlichere Projekte tiefere Bindungen und längerfristigen 

Austausch fördern. Ebenso zeigt sich, wie wichtig es ist, Formate an die spezifischen Lebensrealitäten 

der Zielgruppe, wie etwa Care-Verpflichtungen oder kulturelle Essgewohnheiten, anzupassen.  

 



 

 

147 

9.2.2 Narrative Begegnung: Potenziale von Buchclubs und Storytelling für 

transkulturelle Verständigung 

Die Ergebnisse zeigen deutlich, dass Lese- und Erzählformate einen wichtigen Beitrag zum 

transkulturellen Austausch leisten können, insbesondere aufgrund ihres niederschwelligen 

Charakters. In diesem Zusammenhang lässt sich das von Dennison (2024) beschriebene Konzept des 

Storytelling als strategisches Kommunikationselement aufgreifen und theoretisch fundierend 

einbinden. Storytelling kann durch seine immersive Struktur, also die Fähigkeit, Zuhörende in eine 

Geschichte gedanklich und emotional eintauchen zu lassen, kognitive Abwehrmechanismen 

gegenüber fremden Perspektiven, emotionalen Inhalten oder ungewohnten sozialen Realitäten 

umgehen. Diese Immersion entsteht durch eine mitreißende Handlung, starke Figuren, emotionale 

Sprache und ein narratives Erleben, das zur Identifikation mit den Erzählenden einlädt. Gerade durch 

diese Form des Eintauchens in fremde Lebenswelten werden Vorurteile abgebaut und 

Berührungspunkte geschaffen, die eine emotionale Verbundenheit ermöglichen. So entstehen 

Räume, in denen Empathie und gegenseitiges Verstehen gefördert werden, zentrale 

Voraussetzungen für Begegnung auf Augenhöhe (Dennison, 2024, S. 9). 

In der Forschung wird auch die Unterscheidung zwischen sachlicher Auseinandersetzung und 

persönlicher Begegnung betont. Buchclubs etwa fördern den Austausch über literarische Inhalte und 

regen gemeinsames Nachdenken an. Demgegenüber ermöglichen biografische Erzählformate im 

Rahmen von Storytelling-Projekten eine persönliche, emotionale Annäherung. Hier steht das 

individuelle Erleben im Vordergrund, das eine andere Form der Verbindung zwischen Menschen 

schafft. Während rein kognitive Formate stärker über faktenbasierte Diskussionen und analytische 

Zugänge wirken, entfalten narrative Ansätze insbesondere dann ihre Wirkung, wenn sie emotionale 

Nähe, Identifikation und eine subjektive Sinnstiftung ermöglichen Besonders wirksam sind 

Erzählungen dabei, wenn sie aus der ‚Ich-Perspektive‘ heraus erfolgen. Diese Erzählweise ermöglicht 

eine authentische Darstellung von Erfahrungen, bei der die erzählende Person selbst zum Subjekt der 

Geschichte wird und persönliche Eindrücke, Gefühle und Deutungen vermittelt. Durch diese 

Perspektive wird es Zuhörenden erleichtert, sich mit dem Gegenüber zu identifizieren und sich in 

dessen Lebenswelt einzufühlen. Das Storytelling knüpft damit unmittelbar an das Bedürfnis vieler 

Teilnehmer:innen nach persönlichem Austausch und dem Teilen biografischer Erfahrungen an und 

eröffnet, anders als rein literarische oder abstrakte Inhalte, eine direkte Begegnung mit dem Erlebten 

der Anderen (ebd., S. 10f). Beide Formate eröffnen somit unterschiedliche, aber komplementäre 

Zugangsmöglichkeiten zum transkulturellen Dialog, die einen eher über das gemeinsame 

Nachdenken, die anderen über das gemeinsame Nacherleben. 

Die in den Ergebnissen geschilderte Wirkung von verbaler Kommunikation auf das individuelle 

Wohlbefinden lässt sich schließlich durch die in der Literatur beschriebene transformative Kraft des 

Erzählens stützen. Das Teilen von Geschichten kann Zugehörigkeit schaffen, Einsamkeit reduzieren 

und zur emotionalen Stabilisierung beitragen (Dennison, 2024, S. 9). In diesem Sinne können Lese- 

und Erzählformate nicht nur als Mittel zur Förderung transkultureller Verständigung betrachtet werden, 

sondern auch als resilienzfördernde Praxis sozialer Teilhabe. 



 

 

148 

9.2.3 Feste als Räume transkultureller Begegnung 

Die Ergebnisse der vorliegenden Forschung legen nahe, dass Feste eine besondere Qualität für 

transkulturellen Austausch besitzen – nicht primär durch Inhalte, sondern durch ihre atmosphärische 

Offenheit. Das gemeinsame Erleben von Musik, Tanz und Essen schafft informelle Situationen, die 

eine Form des Miteinanders begünstigen und sich jenseits von kulturellen Zuschreibungen entfaltet. 

Es entstehen temporäre soziale Räume, in welchen unabhängig von Herkunft, Sprache oder 

institutionalisierten Strukturen ein Gefühl von Verbundenheit entstehen können. Gerade weil diese 

Kontakte nicht geplant oder moderiert ablaufen, sondern beiläufig im gemeinsamen Tun entstehen, 

bieten sie einen besonderen Zugang zu transkultureller Begegnung. Momente des gemeinsamen 

Essens, Tanzens oder Lachens schaffen eine Atmosphäre der Offenheit, in der emotionale 

Verbindung und nonverbale Verständigung möglich werden. In dieser Perspektive erhalten Feste eine 

integrative Funktion, die nicht auf sprachlicher Vermittlung, sondern auf geteilter Erfahrung basiert. 

Die empirischen Daten belegen, dass die Wirksamkeit solcher Formate maßgeblich an deren 

Niederschwelligkeit, Partizipationsmöglichkeiten und Offenheit geknüpft ist. Wesentlich erscheint, 

dass der Zugang ohne formale Hürden möglich ist und keine sprachlichen oder sozialen 

Voraussetzungen notwendig sind, um aktiv teilzunehmen. Teilnehmende agieren nicht als passive 

Gäste, sondern als Akteur:innen, die aktiv zum Geschehen beitragen, sei es durch Tanzen, Musizieren 

oder das Teilen von Speisen. Diese Form der Offenheit ermöglicht ein Gefühl von Zugehörigkeit, 

welches nicht an sprachliche oder soziale Kompetenzen geknüpft ist. 

Zugleich zeigt sich, dass das Potenzial von Festen über spontane, beiläufige Begegnungen 

hinausgeht, wenn diese Formate explizit Raum für kulturelle Selbstrepräsentation eröffnen. In solchen 

Fällen werden nicht nur Kontakte ermöglicht, sondern auch Gelegenheiten geschaffen, sich mit 

eigenen kulturellen Ausdrucksformen sichtbar einzubringen und in Beziehung zu anderen Traditionen 

zu treten. Insbesondere dann, wenn verschiedene religiöse oder kulturelle Traditionen in einem 

gemeinsamen Rahmen sichtbar gemacht und miteinander in Beziehung gesetzt werden, entstehen 

Gelegenheiten zur reflexiven Auseinandersetzung mit kulturellen Unterschieden. Entscheidend ist 

dabei, dass diese Ausdrucksformen nicht lediglich präsentiert, sondern aktiv in ein kollektives 

Geschehen eingebunden werden. Der transkulturelle Charakter solcher Formate liegt demnach in der 

prozesshaften Aushandlung eines gemeinsamen symbolischen Rahmens, der auf Gleichwertigkeit 

und Offenheit basiert und kulturelle Vielfalt nicht vereinheitlicht, sondern als Ressource für 

gemeinsame Erfahrungen nutzbar macht. 

Die genannten Aspekte lassen sich auch in der Praxis beobachten. Die WIENWOCHE etwa zeigt, wie 

durch kollektive, künstlerisch-partizipative Gestaltung von Festen Räume entstehen, die Begegnung, 

Reflexion und Feier miteinander verbinden. Hier wird nicht für, sondern mit unterschiedlichen 

Communities gearbeitet.  

Ein besonders gelungenes Beispiel stellt zudem das FADO-Projekt dar, das in Kooperation mit 

MOSAIC im Kulturraum Gleis 21 umgesetzt wurde. Unter dem Titel ,Home Fado – The Rituals of Food 

and Music' werden kulinarische Traditionen mit musikalischem Erzählen verbunden und so ein 



 

 

149 

Erfahrungsraum geschaffen, in dem Migration, Erinnerung und Zugehörigkeit nicht nur thematisiert, 

sondern sinnlich und gemeinschaftlich erfahrbar gemacht wurden (Home Fado, o. J.) 

Insgesamt lässt sich festhalten, dass Feste als sozialräumliche und performative Praxis wesentlich 

zur Förderung transkultureller Begegnung beitragen können – vorausgesetzt, sie sind bewusst offen, 

zugänglich und auf Mitgestaltung ausgerichtet. Ihre Stärke liegt nicht in der Vermittlung kulturellen 

Wissens, sondern in der Schaffung eines Rahmens, in dem sich Differenz und Verbindung zugleich 

entfalten können. 

 

9.2.4 Kunst als soziale Praxis: Diskussion zur transkulturellen Wirkung von Musik, 

Tanz und Theater 

Die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit verdeutlichen eindrucksvoll, dass künstlerische 

Ausdrucksformen wie Musik, Tanz und Theater nicht nur konsumierbare Kulturangebote darstellen, 

sondern, sofern sie partizipativ gestaltet sind, als wirkungsvolle Werkzeuge zur Förderung 

transkultureller Verständigung dienen können. Die Kunst wird dabei zu einem sozialen Raum, in dem 

Begegnung, Austausch und Aushandlung kultureller Differenz auf kreative Weise ermöglicht werden. 

Diese Erkenntnisse lassen sich gut mit dem Konzept der sozial engagierten Kunst verknüpfen, wie es 

unter anderem in der Brunnenpassage praktiziert wird. Die dort verfolgte Ästhetik sozialer Praxis 

beschreibt Kunst nicht primär als Produkt, sondern als kollaborativen Prozess, in dem Menschen aus 

unterschiedlichen sozialen und kulturellen Kontexten gemeinsam tätig werden. Im Zentrum dieser 

Form von Kunstpraxis steht nicht die Darbietung vor einem Publikum, sondern das gemeinsame 

Erarbeiten künstlerischen Ausdrucks (Pilić & Wiederhold-Daryanavard, 2021, S. 14f). 

Die partizipative Gestaltung ist dabei ein zentraler Faktor. Erst durch die aktive Einbindung der 

Teilnehmenden entsteht ein Raum, in dem sich unterschiedliche Perspektiven nicht nur 

nebeneinander zeigen, sondern miteinander verwoben werden. In den Daten zeigt sich deutlich, dass 

insbesondere Tanz und Musik als universelle, nonverbale Sprachen fungieren, die unabhängig von 

sprachlichen oder kulturellen Voraussetzungen verstanden werden können. Transkulturelle 

Kunstvermittlung setzt bewusst auf performative, körperlich-sinnliche Methoden, um 

Differenzerfahrungen nicht nur zu thematisieren, sondern erfahrbar und bearbeitbar zu machen. Der 

Körper selbst wird dabei zum Medium der Verständigung über das neue kulturelle Bedeutungen 

entstehen können (Eremjan, 2016, S. 290). 

Formate wie gemeinsames Singen, Tanzen oder Theaterspielen schaffen nicht nur 

Begegnungsräume, sondern ermöglichen auch eine gemeinsame ästhetische Erfahrung, die 

emotionale Nähe und soziale Bindung fördert. In der Praxis hat sich dabei gezeigt, dass sogenannte 

„Touch & Go“-Formate – also offene, unverbindliche Angebote – einen niederschwelligen Zugang 

bieten, der insbesondere für Personen geeignet ist, die wenig Erfahrung mit künstlerischen Projekten 

haben oder deren Lebensumstände keine langfristige Bindung an ein Projekt zulassen. Diese 

Erkenntnisse lassen sich mit den in der transkulturellen Kunstvermittlung vertretenen didaktischen 



 

 

150 

Prinzipien des offenen und selbstgesteuerten Lernens verbinden. Offene Formate ermöglichen es den 

Teilnehmenden, sich auf freiwilliger Basis einzubringen, ihre Rolle flexibel zu gestalten und damit 

selbst über ihr Maß an Teilhabe zu entscheiden (Eremjan, 2016, S. 291ff).  

Langfristig angelegte, kontinuierlich stattfindende Projekte entfalten hingegen ein anderes Potenzial. 

Durch die regelmäßige Zusammenarbeit wird Vertrauen aufgebaut, wodurch stabile soziale 

Beziehungen und ein vertieftes Verständnis für unterschiedliche kulturelle Hintergründe entstehen. In 

diesen Formaten kommt es zu einem kollaborativen Prozess, bei dem professionelle Künstler:innen 

und Personen aus der Zivilgesellschaft gemeinsam künstlerische Inhalte erarbeiten. Diese Prozesse 

ermöglichen nicht nur kreative Ausdrucksformen, sondern auch ein Aushandeln von Differenz auf 

Augenhöhe. Dabei wird die Vielfalt der Perspektiven nicht als Hindernis, sondern als Ressource 

begriffen. So kann ein neues, geteiltes kulturelles Wissen entstehen, das nicht auf vorgefertigten 

Zuschreibungen beruht, sondern in der gemeinsamen Tätigkeit entwickelt wird. 

Diese Form von Zusammenarbeit ist nicht konfliktfrei. Vielmehr gehört die Auseinandersetzung mit 

Machtverhältnissen, kulturellen Normen und individuellen Grenzen zum Kern transkultureller 

Kunstpraxis. Wie die Brunnenpassage in ihrer Selbstbeschreibung betont, ist es notwendig, 

institutionelle Strukturen und bestehende Ausschlussmechanismen kritisch zu hinterfragen, um echte 

Teilhabe zu ermöglichen. Transkulturelle Verständigung bedeutet in diesem Kontext nicht 

Unterschiede zu überbrücken oder aufzulösen, sondern sie sichtbar zu machen und als 

Ausgangspunkt für gemeinsame ästhetische Prozesse zu nutzen (Pilić & Wiederhold-Daryanavard, 

2021, S. 17ff). 

 

9.2.5 Alltag als Bühne: Sozialarbeiterische Perspektiven auf Märkte als 

Begegnungsräume 

Die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit verdeutlichen, dass Märkte als öffentlich zugängliche, belebte 

Orte eine herausragende Rolle für den transkulturellen Austausch spielen. Sie fungieren nicht nur als 

wirtschaftliche Umschlagplätze, sondern vor allem als soziale Schnittstellen, an denen 

unterschiedliche kulturelle Ausdrucksformen – kulinarisch, sprachlich, visuell oder musikalisch – 

sichtbar und erfahrbar werden. An solchen Orten treffen unterschiedliche Alltagswelten aufeinander. 

Für die transkulturelle Gemeinwesenarbeit ergibt sich daraus ein hohes Potenzial. Märkte werden zu 

sozialen Bühnen, auf denen alltägliche Routinen informelle Begegnungen ermöglichen und 

interkulturelle Annäherung stattfinden kann. 

Besonders bedeutungsvoll ist in diesem Zusammenhang die Verbindung von Märkten mit 

partizipativer Kunstpraxis. Wie die Ergebnisse zeigen, eignen sich Märkte hervorragend als Verortung 

für kulturelle oder künstlerische Formate. Ihre Offenheit und Zugänglichkeit senken Schwellenängste 

und ihre Lebendigkeit lädt zum Verweilen ein. Dies sind wichtige Voraussetzungen, um Menschen mit 

unterschiedlichen sozialen und kulturellen Hintergründen miteinander in Kontakt zu bringen. Hier 

lassen sich Synergien zwischen Alltag und kulturellem Ausdruck erzeugen, indem etwa künstlerische 



 

 

151 

Aktionen an bereits bestehenden sozialen Praktiken wie dem Einkaufen, Essen oder Flanieren 

anknüpfen. Ein Interviewzitat aus der Brunnenpassage verdeutlicht das Potenzial solcher Orte:  

„Also der Initiator war der damalige Generalsekretär Werner Bachstein, der eben 

erkannt hat, dass in dieser Gegend so ein Potenzial ist und dass hier sowieso eine 

so diverse Bevölkerung und Arbeitsstruktur am Brunnenmarkt ist, dass er gesagt 

hat okay, hier will ich gerne mit Kunst was machen.“  (Brunnenpassage, Z. 96-99) 

Dieses Beispiel zeigt, dass Märkte nicht nur Schauplätze kultureller Vielfalt sind, sondern gezielt als 

Orte künstlerisch-sozialer Intervention genutzt werden können. Der Brunnenmarkt wurde hier als Ort 

mit hoher Durchmischung und Diversität erkannt – ideale Voraussetzungen für Projekte im Sinne 

transkultureller Gemeinwesenarbeit. 

Wie bereits im Ergebnisteil Kapitel 7.3.5 beschrieben, bietet die theoretische Perspektive des 

Sozialraums nach Früchtel et al. (2013) eine geeignete Grundlage, um Märkte als transkulturelle 

Begegnungsräume zu begreifen. Sozialräume werden in diesem Ansatz nicht als neutrale Kulissen 

verstanden, sondern als durch soziale Praktiken und Bedeutungszuschreibungen geformte 

Wirklichkeiten. Märkte können in diesem Zusammenhang als dynamische, durchlässige Räume 

gesehen werden, in denen kulturelle Vielfalt alltäglich erlebbar wird und sozialarbeiterische 

Interventionen ansetzen können (S.14). Dabei sollte kritisch hinterfragt werden, ob jeder Markt per se 

als Raum transkultureller Begegnung geeignet ist. Durch gezielte künstlerische, soziale oder kulturelle 

Interventionen kann ein solcher Ort jedoch von einem konsumorientierten Umfeld, in einen sozialen 

Resonanzraum überführt werden. Soziale Arbeit kann diesen Prozess moderierend, aktivierend und 

verbindend begleiten, vorausgesetzt, sie erkennt die Potenziale des Sozialraums und gestaltet diese 

im Sinne einer inklusiven Praxis aktiv mit. 

Zusammenfassend zeigt sich, dass Verortung ein aktiver, sozialer Prozess ist, der weit über die 

physische Wahl eines Ortes hinausgeht. Märkte, die Offenheit, soziale Dichte und kulturelle Vielfalt 

vereinen, bieten hierfür ideale Voraussetzungen. Sie verbinden das Alltägliche mit dem Besonderen, 

das Lokale mit dem Globalen und schaffen Räume, in denen Zugehörigkeit neu verhandelt werden 

kann. Für die Soziale Arbeit ergibt sich daraus der Auftrag, solche Räume nicht nur zu erkennen, 

sondern sie im Sinne einer ressourcenorientierten und partizipativen transkulturellen 

Gemeinwesenarbeit aktiv mitzugestalten. Gerade durch ihre Niederschwelligkeit, Alltäglichkeit und 

sozialen Dichte, eröffnen Märkte günstige Bedingungen für partizipative Formate, die kulturelle 

Verständigung fördern können. Diese reichen von künstlerischen Interventionen über interaktive 

Workshops bis hin zu gemeinschaftlichen Aktionen wie partizipativem Kochen oder 

nachbarschaftlichen Begegnungen im öffentlichen Raum. 

 

  



 

 

152 

10 Diskussion der Ergebnisse zu Niederschwelligkeit 

Weber Katharina 

Der folgende Diskussionsteil der vorliegenden Forschungsarbeit gliedert sich in zwei zentrale 

Schwerpunkte, die jeweils unterschiedliche Perspektiven auf das Thema kulturelle Teilhabe eröffnen. 

Zunächst werden unter dem Fokus ‚Barrieren und Hürden im Zugang zu Kunst und Kultur‘ strukturelle, 

individuelle und perzeptive Hindernisse näher beleuchtet, die Menschen an der Teilnahme kultureller 

Angebote hindern können. Besonders auf Basis von Bourdieus Kapitaltheorie wird aufgezeigt, wie 

soziale Ungleichheiten, habitualisierte Erfahrungen und symbolische Ausschlüsse Zugänge 

erschweren. 

Im Anschluss widmet sich der zweite Teil der Diskussion konkreten Ansätzen zur Förderung von 

Niederschwelligkeit in Kunst und Kultur. Hier stehen Maßnahmen und Strategien im Vordergrund, mit 

denen Einrichtungen soziale, räumliche und kommunikative Öffnung gestalten können. Der Fokus 

liegt dabei auf der Rolle von Partizipation und der Bedeutung niederschwelliger Angebote aus Sicht 

der Sozialen Arbeit. 

Ziel dieses Diskussionsteil ist es, die theoretischen und empirischen Erkenntnisse zusammenzuführen 

und kritisch zu reflektieren, welche Rahmenbedingungen eine inklusive und zugängliche Kunst- und 

Kulturlandschaft ermöglichen. 

 

10.1 Barrieren und Hürden im Zugang zu Kunst und Kultur in der 
Diskussion 

Hill Philip 

Im Rahmen der vorliegenden Arbeit wurden strukturelle Barrieren als zentrale Hürden im Zugang zu 

Kunst und Kultur identifiziert. Unter strukturellen Barrieren werden jene institutionellen oder 

organisatorischen Rahmenbedingungen verstanden, die den Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten 

bestimmter Bevölkerungsgruppen erschweren oder gar verhindern. Die Schaffung und Beseitigung 

dieser Barrieren hängen u.a. von den jeweiligen Institutionen ab. Konkret umfassen diese Barrieren 

finanzielle Hürden (z. B. hohe Eintrittspreise), architektonische Gegebenheiten (fehlende 

Barrierefreiheit, einschüchternde Bauweise), sprachliche Aspekte (komplizierte Sprache7, fehlende 

 
7 Mit komplizierter Sprache ist eine sprachliche Ausdrucksform gemeint, die sich durch ein hohes Maß an 
stilistischer Verdichtung, literarischen und historischen Bezügen sowie einem gehobenen Vokabular 
auszeichnet. Solche Sprache findet sich häufig in klassischen Theatertexten, zum Beispiel bei Goethe, oder in 

 



 

 

153 

Mehrsprachigkeit) sowie organisatorische Hindernisse (ungünstige Veranstaltungszeiten, mangelnde 

Familienfreundlichkeit). 

Strukturelle Barrieren wie hohe Eintrittspreise, fehlende Barrierefreiheit oder komplizierte Sprache, 

sind dabei im Vergleich zu perzeptiven Barrieren einfacher zu identifizieren und auch von außen 

ersichtlicher, da sie meist institutionell verankert sind und schon im Außenauftritt von Institutionen 

erkennbar sind. Dabei ist anzumerken, dass die meisten Barrieren beim Zugang zu Kunst- und 

Kulturveranstaltungen nicht isoliert auftreten, sondern vielmehr multidimensional sind. Das bedeutet, 

dass verschiedene Zugangshürden, wie etwa räumliche, finanzielle, zeitliche oder soziale Barrieren, 

häufig gleichzeitig vorhanden sind und sich gegenseitig beeinflussen können. Dadurch verstärken und 

bedingen sie sich gegenseitig, sodass sie in ihrer Summe für potenzielle Nutzer:innen zunehmend 

schwerer überwindbar werden. Je mehr dieser einzelnen Barrieren zusammenwirken, desto 

schwieriger wird der Zugang insgesamt, und es entsteht für die Nutzer:innen eine Situation, in der 

vermeintlich kleine Hürden in ihrer Kombination schließlich eine erhebliche Zugangsbarriere 

darstellen. 

Darüber hinaus wurden im Rahmen der Forschung auch individuelle und perzeptive Barrieren 

identifiziert. Diese umfassen subjektiv wahrgenommene, schwer messbare Faktoren, die den Zugang 

zu Kunst und Kultur einschränken, ohne dass es offensichtliche physische oder finanzielle Hürden 

gibt. 

Individuelle Barrieren beziehen sich auf die persönliche Ausgangslage und Ressourcenlage von 

Menschen, wie etwa ökonomische Mittel, Bildungszugang, verfügbare Zeit oder soziale Netzwerke, 

die entscheidend dafür sind, ob und wie kulturelle Angebote genutzt werden können. Eine zentrale 

Rolle spielt dabei das kulturelle Kapital nach Bourdieu (2012), welches durch Sozialisation und 

familiäre Prägung erworben wird. Menschen, die in ihrer Sozialisation kaum oder keine 

Berührungspunkte mit Kunst und Kultur hatten, verfügen oft nicht über die habituelle 

Selbstverständlichkeit oder ein entsprechendes Selbstverständnis, diese Angebote aktiv 

wahrzunehmen oder sich in solchen Kontexten als zugehörig zu empfinden (Bourdieu 2012, S. 230–

233). Das kulturelle Kapital manifestiert sich somit in einer Haltung oder einem Habitus, der bestimmt, 

welche kulturellen Räume betreten werden und welche nicht. 

Im Gegensatz zu strukturellen Barrieren, die oft messbar und objektiv erfassbar sind (z.B. physische 

Zugänglichkeit, Preise, zeitliche Planung von Veranstaltungen), sind individuelle Barrieren subtiler und 

schwieriger zu erfassen. Sie treten sekundär auf und sind letztlich Ausdruck und Symptom tiefer 

liegender sozialer Mechanismen und kapitalförmiger Ungleichheiten, die durch Sozialisation geprägt 

werden. Während strukturelle Barrieren konkret identifizierbar und vergleichsweise leicht 

quantifizierbar sind, manifestieren sich individuelle Barrieren vor allem in Einstellungen, 

 
Libretti von Opern wie jenen von Richard Wagner. Sie orientiert sich stark an bürgerlich-akademischen 
Sprachtraditionen und unterscheidet sich deutlich von alltagsnaher, umgangssprachlicher Kommunikation. Für 
viele Menschen ohne entsprechende Bildungsbiografie oder kulturelle Sozialisation wirkt diese Sprache fremd, 
schwer zugänglich und potenziell ausgrenzend (Bourdieu, 2015, S. 84–85). 



 

 

154 

Wahrnehmungen und Selbstbildern, wodurch ihre Messbarkeit erschwert wird. Sie verlangen somit 

nach differenzierten, qualitativen Methoden, um adäquat erfasst und analysiert werden zu können. 

Diese Ergebnisse verdeutlichen, dass der Zugang zu Kunst und Kultur nicht nur eine Frage formaler 

Offenheit oder finanzieller Möglichkeit ist, sondern ebenso von sozialen, habituellen und symbolischen 

Faktoren geprägt wird, die durch institutionelle Strukturen auf individualebene erweitert werden. 

 

10.1.1 Barrieren und Hürden mit Fokus auf Bourdieus Kapitaltheorie 

Hill Philip 

Die von Bourdieu ausgearbeiteten Kapitalarten, lassen Analogien zu den Ergebnissen der 

vorliegenden Arbeit in Bezug auf die Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur erkennen. Bourdieus 

Kapitaltheorie zeigt auf, dass strukturelle Barrieren nicht zufällig entstehen und reproduziert werden, 

sondern Ausdruck der gesellschaftlichen Machtverhältnisse und sozialer Abgrenzungen sind. 

Institutionen der Hochkultur reproduzieren bestehende Hierarchien durch architektonische 

Gestaltung, sprachliche Exklusivität und schaffen somit auf indirekt habituellen und symbolischen 

Mechanismen der Exklusion (Bourdieu, 2012, S. 232). 

Die finanzielle Barriere erwies sich in der Analyse der Forschungsergebnisse als die zentralste 

Zugangshürde zu Kunst- und Kulturangeboten. In ihrer offensichtlichsten Form manifestiert sie sich in 

der tatsächlichen Unleistbarkeit bestimmter Veranstaltungen. Darüber hinaus verstärkt sich die 

finanzielle Barriere durch die mangelhafte Informationslage zu vergünstigten Tickets oder kostenlosen 

Angeboten. Gleichzeitig zeigt sich, dass finanzielle Hürden nicht allein objektiv messbar sind, sondern 

auch durch ein habitualisiertes subjektives Preisempfinden geprägt werden, das beeinflusst, welche 

Kosten als angemessen oder unerschwinglich wahrgenommen werden. 

Die Ergebnisse der vorliegenden Forschung bestätigen ebenfalls die Befunde von Schönherr und 

Glaser (2023), wonach Eintrittspreise insbesondere für einkommensschwache Bevölkerungsgruppen 

eine erhebliche Zugangsbarriere zu Kunst und Kultur darstellen. Diese empirischen Resultate von 

Schönherr und Glaser (2023) stehen ebenfalls in Einklang mit Bourdieus Kapitaltheorie, die finanzielle 

Ressourcen als entscheidende Voraussetzungen für kulturelle Teilhabe und damit als zentrale 

Ursache sozialer Exklusion benennt (Bourdieu 2012, S. 239). 

Bourdieu (2012) hebt hervor, dass soziales und kulturelles Kapital häufig direkt oder indirekt durch 

ökonomisches Kapital erworben werden können. Diese Theorie findet Parallelen in den 

Forschungsergebnissen dieser Arbeit, insbesondere bei der finanziellen Zugangsbarriere zu Kunst- 

und Kulturveranstaltungen. Um beispielsweise die spezifischen Abläufe, Normen und sprachlichen 

Eigenheiten von Einrichtungen wie Oper oder Theater nachvollziehen und sich mit diesen vertraut 

machen zu können, sind regelmäßige Besuche und somit Erfahrungen notwendig. Genau diese 

Besuche ermöglichen erst den Erwerb des kulturellen Kapitals in Form von Verständnis und habitueller 



 

 

155 

Sicherheit. Die Ergebnisse der Forschung zeigen jedoch, dass hohe Eintrittspreise Menschen mit 

geringem Einkommen effektiv daran hindern, solches kulturelle Kapital aufzubauen bzw. ihr 

ökonomisches Kapital in kulturelles Kapital umzuwandeln. Dies verdeutlicht eine direkte Parallele zu 

Bourdieus Konzept des inkorporierten kulturellen Kapitals und unterstreicht, dass ökonomische 

Barrieren, soziale Exklusion verstärken und die kulturelle Teilhabe erschweren können. Bourdieu 

beschreibt Inkorporiertes Kapital wie folgt:  

„Inkorporiertes Kapital ist ein Besitztum, das zu einem festen Bestandteil der 

‚Person‘, zum Habitus geworden ist; aus ‚Haben‘ ist ‘Sein‘ geworden. 

Inkorporiertes und damit verinnerlichtes Kapital kann deshalb (im Unterschied zu 

Geld, Besitz – oder sogar Adelstiteln) nicht durch Schenkung, Vererbung, Kauf 

oder Tausch kurzfristig weitergegeben werden“ (Bourdieu, 2012, S. 233) 

Durch geringes ökonomisches Kapital, welches teilweise als Währung, in andere Kapitalformen 

umwandelbar ist, wird der Erwerb des kulturellen Kapitals erschwert, was eine direkte Auswirkung auf 

den Zugang zu Kunst und Kultur hat, wie im folgenden Kapitel verdeutlicht wurde. 

Strukturen formen soziale Praktiken, die wiederum habitualisiert und internalisiert werden. Dadurch 

bedingen und verstärken strukturelle Barrieren zugleich individuelle und wahrnehmungsbasierte 

Hürden, indem sie beeinflussen, wie Menschen kulturelle Angebote wahrnehmen und ob sie sich als 

Teil davon verstehen (Bourdieu, 2015, S. 33). 

 

10.1.2 Unsicherheit im kulturellen (sozialen) Raum 

Die Forschungsergebnisse verdeutlichen, dass die soziale Prägung8 und die damit verbundenen 

kulturellen Erfahrungen potenzieller Nutzer:innen maßgeblich beeinflussen, ob und welche Kunst- und 

Kulturangebote sie besuchen. Ein zentraler Faktor dabei ist die wahrgenommene soziale Exklusivität 

bestimmter Kulturinstitutionen, insbesondere von Opern oder Theatern, die häufig der Oberschicht9 

zugeschrieben werden. Menschen, die sich selbst nicht dieser gesellschaftlichen Gruppe zugehörig 

fühlen, entwickeln Hemmungen, solche Angebote zu nutzen. 

 
8 Unter sozialer Prägung wird hier verstanden, wie Individuen durch ihr soziales Umfeld, insbesondere Familie, 
Schule und Peergruppen, spezifische Werte, Normen, Erwartungen und kulturelle Praktiken internalisieren, 
welche langfristig ihre Wahrnehmung, Einstellungen und ihr Verhalten hinsichtlich der Teilnahme an kulturellen 
Angeboten bestimmen (vgl. Bourdieu, 2012, S. 98ff.). 

9 Mit Oberschicht ist hier jene gesellschaftliche Gruppe gemeint, die über ein hohes Maß an ökonomischem, 
sozialem und kulturellem Kapital verfügt. Diese Gruppen zeichnen sich oft durch privilegierten Zugang zu 
Bildung, kulturellem Wissen und gesellschaftlicher Teilhabe aus und prägen durch ihre Lebensstile und 
Konsumgewohnheiten maßgeblich, was gesellschaftlich als „hochwertige“ Kultur gilt (v Bourdieu, 2012, S. 
287ff.). 



 

 

156 

Dieses Phänomen lässt als Unsicherheit im kulturellen Raum beschreiben, das aus einem fehlenden 

Zugehörigkeitsgefühl sowie aus mangelnder Vertrautheit mit den sozialen Codes von kulturellen 

Räumen wie Museen, Theatern oder Opern resultiert. Dazu gehören Fragen nach angemessener 

Kleidung, Verhaltensnormen oder der sprachlichen Ausdrucksweise innerhalb kultureller 

Einrichtungen. Diese Unsicherheit stellt eine subtile, aber signifikante Barriere dar, die über den rein 

finanziellen oder organisatorischen Zugang hinausgeht und stark mit habitualisierten 

Wahrnehmungen und sozialen Zugehörigkeitsgefühlen verknüpft ist. 

Diese Unsicherheit im kulturellen (sozialen) Raum lassen sich durch das Konzept des kulturellen 

Kapitals und dem Habitus Konzept nach Bourdieu (2015) erklären. Institutionen wie die Wiener 

Staatsoper oder das Burgtheater üben durch ihre Architektur, Sprache und sozialen Codes eine 

symbolische Macht aus, durch die sich bestimmte gesellschaftliche Gruppen ausgeschlossen oder 

abgeschreckt fühlen. Diese Exklusivität zeigt sich nicht nur in formalen Zugangshürden, sondern auch 

in symbolischen Barrieren, die tief in gesellschaftlichen Strukturen in Form von symbolischen Barrieren 

und durch symbolische Macht verankert sind (Bourdieu, 2015, S. 81–87). 

Im Kontext der Forschungsergebnisse kann mit Bourdieu (2015) verdeutlicht, dass kulturelle Teilhabe 

maßgeblich von internalisierten sozialen Normen, Selbstbildern und kulturellem Kapital beeinflusst 

werden. Diese Faktoren entstehen durch individuelle Sozialisationserfahrungen, Bildung sowie 

familiären Hintergrund. Kulturinstitutionen erzeugen symbolische Räume, in denen spezifische 

Verhaltensnormen und Zugehörigkeitsvorstellungen vermittelt werden. Diese Normen und 

Vorstellungen führen dazu, dass sich nicht alle gesellschaftlichen Gruppen gleichermaßen 

angesprochen oder zugehörig fühlen (Bourdieu, 2015, S. 50–59). 

Potenzielle Nutzer:innen entwickeln basierend auf ihrem Habitus und kulturellen Kapital bzw. ihrer 

Vertrautheit mit den spezifischen sozialen und kulturellen Codes solcher Einrichtungen ein Selbstbild, 

das den Besuch kultureller Institutionen entweder erleichtert oder erschwert.  

Die Ergebnisse zeigen darüber hinaus, dass organisatorische Hürden ebenfalls bedeutende 

Herausforderungen beim Zugang zu Kunst und Kultur darstellen und bei potenziellen Nutzer:innen 

Unsicherheiten im Umgang mit kulturellen Institutionen hervorrufen können. Die Ergebnisse 

verdeutlichen, dass Personen, die bereits früh durch ihr soziales Umfeld mit Kulturinstitutionen vertraut 

gemacht wurden, über grundlegende praktische Kenntnisse verfügen, die den Besuch kultureller 

Veranstaltungen erleichtern. Dazu gehört Wissen darüber, wie man Tickets erwirbt, welche 

Vergünstigungen es geben könnte, welche Plätze geeignet sind und wann man idealerweise vor Ort 

sein sollte. Dieses Erfahrungswissen bezüglich typischer Abläufe und Verhaltensweisen reduziert 

Unsicherheiten und vermittelt eine selbstverständliche Sicherheit in diesen kulturellen Räumen. 

Diese Mechanismen verdeutlichen die subtilen Machtstrukturen, die den Zugang zu Kunst und Kultur 

beeinflussen, indem sie über symbolische Mittel soziale Distinktion reproduziert werden. Ein effektiver 

Abbau organisatorischer Hürden müsste daher nicht nur in einer besseren Informationsvermittlung 

bestehen, sondern auch in einer Reflexion darüber, wie Kulturinstitutionen symbolische Exklusion 

unbewusst aufrechterhalten und wie sie diese durch gezielte Öffnungsprozesse abbauen können. 



 

 

157 

10.2 Diskussion zu niederschwelligen Ansätzen im Kunst- und 
Kulturbereich 

Weber Katharina 

Die vorliegende Forschung befasst sich unter anderem mit der Frage, welche Aspekte einen 

niederschwelligen Zugang zu Kunst und Kultur fördern beziehungsweise begünstigen. Bereits in den 

Kapiteln 5.7. und 5.8. wurde auf die theoretische Grundlage von Niederschwelligkeit im Kunst- und 

Kulturbereich näher eingegangen sowie auf Ansätze, die einen niederschwelligen Zugang erleichtern 

können. Die Ergebnisse der vorliegenden Arbeit machen sichtbar, dass Zugangshürden zu Kunst- und 

Kulturangeboten auf diversen Ebenen bestehen – sei es auf finanzieller, sozialer, organisatorischer 

oder räumlicher Ebene. Dabei können Einrichtungen und Institutionen anhand gezielter Maßnahmen 

die Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich wesentlich befördern. Im Vordergrund steht hier 

die Frage, wie Kunst- und Kulturarbeit so gestaltet werden kann, dass ein stärkerer Fokus auf die 

individuellen Lebenswelten der einzelnen Menschen gerichtet werden kann. Im Folgenden werden die 

zentralen Erkenntnisse zur genannte Frage zunächst kompakt zusammengefasst, bevor zwei 

thematische Schwerpunkte vertiefend diskutiert werden. Zum einen Partizipation als zentraler 

Gestaltungsansatz und zum anderen die Bedeutung von Niederschwelligkeit in der Kunst- und 

Kulturlandschaft aus Sicht der Sozialen Arbeit. 

 

10.2.1 Zusammenfassung zentraler Erkenntnisse 

Niederschwelligkeit in der Kunst- und Kulturlandschaft scheint, wie bereits erwähnt, dann besonders 

gut zu gelingen, wenn sich Angebote von Einrichtungen auch an den Lebensrealitäten jener Menschen 

orientieren, die sie erreichen möchten. Als besonders wirksam zur Beförderung von 

Niederschwelligkeit in Kunst und Kultur erweisen sich unter anderem offene, flexible und vielfältige 

Veranstaltungsformate sowie eine an die Zielgruppe angepasste Kommunikation. Ebenso spielen 

flexible Preismodelle und die bewusste Berücksichtigung der räumlichen und architektonischen 

Wirkung von Einrichtungen auf potenzielle Besucher:innen eine wichtige Rolle. Als besonders 

niederschwellig werden Formate wahrgenommen, die auf freiwilliger und flexibler Basis stattfinden, 

soziale Interaktionen in den Vordergrund stellen und ein bewusstes Einbinden von Diversität und 

Mehrsprachigkeit erlauben. Gleichzeitig verdeutlichen die Ergebnisse, wie bereits in Kapitel 8.1.1. 

thematisiert, einige strukturelle Herausforderungen, wie beispielsweise mangelnde Kinderbetreuung 

für Veranstaltungsbesuche, fehlendes Wissen der Zielgruppe über kostenfreie Angebote oder das 

Wahrnehmen kultureller Einrichtungen als elitär und damit als abschreckend. Die Ergebnisse heben 

hervor, dass niederschwellige Angebote im Kunst- und Kulturbereich nur dann wirksam sind, wenn 

sie an den Lebensrealitäten der Zielgruppe orientiert und so flexibel gestaltet sind, dass auf deren 

Bedarfe eingegangen werden kann. Die Wahrnehmung von Nutzer:innen einer gewissen Exklusivität 

von kulturellen Einrichtungen und dem Gefühl der Abweisung, unterstreicht Steckelbergs (2016) 

Ansatz, wonach soziale Aspekte wesentlich für kulturelle Teilhabe sind. Sie betont dabei, dass 



 

 

158 

Menschen eine grundlegende soziale Stabilität, Wertschätzung durch die Institution sowie ein 

Zugehörigkeitsgefühl zu den vermittelten Inhalten oder den anderen Besucher:innen brauchen, um 

sich an Angeboten zu beteiligen (Steckelberg 2016, S. 452f). 

Niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit kann diese Aspekte in ihrer Arbeit aufnehmen, indem sie 

einen sozialen Raum bietet, in dem sich Menschen gesehen und angenommen fühlen. Es wird 

deutlich, dass Partizipation und Soziale Interaktion essenzielle Elemente einer niederschwelligen 

Kunst- und Kulturlandschaft sind. Bereits Heimgarten (2009) und Hinte (2002) beschreiben, dass 

Niederschwelligkeit keine rein technische Frage ist, sondern mit partizipativen und empowernden 

Methoden verbunden ist, die dem Ansatz ‚Kunst mit Menschen‘ statt nur ‚Kunst für Menschen‘ folgen. 

Ebenso wurde im Zuge dieser hier vorliegenden Forschung die Erkenntnis gemacht, dass finanzielle 

Aspekte und die räumliche Gestaltung von Kultureinrichtungen wesentliche Auswirkungen auf die 

Teilnahme an Veranstaltungen oder Projekten haben. Im Vordergrund steht dabei die Schaffung eines 

sozialen Begegnungsraumes, in dem sich Menschen, unabhängig von ihrem sozialen, kulturellen oder 

finanziellen Hintergrund, willkommen fühlen. Dabei wird deutlich, welche Faktoren dies besonders 

begünstigen.  

 

10.2.2 Partizipation als Schlüssel zu Niederschwelligkeit in der Kunst- und Kulturarbeit  

Eine zentrale Erkenntnis der Literaturrecherche und den Ergebnissen dieser Forschung ist, dass 

Partizipation und die aktive Einbindung von Nutzer:innen in Gestaltungsprozesse einen wichtigen 

Schlüssel zu niederschwelligen Kunst- und Kulturangeboten darstellen. Dabei ist Partizipation nicht 

als isolierter Einzelaspekt zu verstehen, sondern vielmehr als Querschnittsthema, das strukturelle, 

kommunikative, räumliche und soziale Dimensionen kultureller Praxis miteinander verbindet. 

Auf struktureller Ebene zeigt sich, dass partizipative Formate, die aktives und kreatives Mitgestalten, 

Eigenbeteiligung sowie eine flexible Teilnahme ermöglichen, erheblich dazu beitragen, formale 

Zugangshürden zu verringern. So werden Räume geschaffen, die die Selbstwirksamkeit der 

teilnehmenden Personen stärken, indem sie in Handlungsprozesse wie Workshops oder Gestaltung 

der Veranstaltungsräume, sowie in den Auf- und Abbau eingebunden werden. Dieses Verständnis 

von Mitgestaltung ist mit dem von Hinte (2002) und Heimgarten (2009) vergleichbar, wonach 

Menschen für eine rege Teilhabe an Kunst- und Kulturveranstaltungen als Expert:innen ihrer eigenen 

individuellen Lebensrealität ernst genommen und in ihrer Selbstbestimmung und Anerkennung 

gestärkt werden müssen. Zudem unterstreicht Steckelberg (2016), dass die Möglichkeit zur kulturellen 

Teilhabe einen wichtigen Beitrag zur individuellen Stabilisierung und zur Förderung der eigenen 

Selbstwirksamkeit leisten kann. In den empirischen Ergebnissen der vorliegenden Studie spiegelt sich 

dies wider. Aus Nutzer:innensicht wird beschrieben, dass sie sich grundsätzlich in niederschwelligen 

Settings nicht nur wohler fühlen, sondern auch neue Fähigkeiten entdecken können. Angebote im 

Kunst- und Kulturbereich werden so als wichtige Ressourcen individueller Persönlichkeitsentwicklung 



 

 

159 

und sozialer Anerkennung wahrgenommen, was zugleich zentrale Ziele in der sozialarbeiterischen 

Praxis sind. 

Auch spielt Partizipation auf einer kommunikativen Ebene eine wichtige Rolle. Die Verbreitung von 

Veranstaltungen und Projekte findet neben klassischen Kanälen vor allem über persönliche Einladung 

und Mundpropaganda statt. Dies wird durch die empirischen Ergebnisse unterstrichen, indem 

Nutzer:innen häufig über soziale Kontakte auf diverse Angebote im Kunst- und Kulturbereich 

aufmerksam werden. Tendenziell lässt sich sagen, dass eher an Veranstaltungen teilgenommen wird, 

wenn Menschen eine persönliche Einladung durch vertraute Personen erhalten und sie durch diese 

begleitet werden. Dies wirkt sich vor allem auf die kulturelle Teilhabe von Erstbesucher:innen positiv 

aus. Derartige Formen der Kommunikation erzeugen ein Gefühl von Nähe, Vertrauen und 

Zugehörigkeit. Im Sinne der Sozialen Arbeit geht dies weit über Informationsvermittlung hinaus. 

Vielmehr spielen Beziehungsgestaltung und die Entwicklung von tragfähigen sozialen Netzwerken 

eine ebenso wichtige Rolle. 

Im räumlichen Setting bedeutet Partizipation die bewusste Gestaltung von kulturellen und 

künstlerischen Orten, die auf Menschen einen offenen, einladenden und zur Teilnahme motivierenden 

Eindruck vermitteln. Diese Transparenz ermöglicht es Menschen, sich nicht nur als reine 

Besucher:innen eines Projekts oder einer Veranstaltung wahrzunehmen, sondern sich aktiv als 

Mitgestalter:innen des Raumes zu erleben. Gehl (2018) verdeutlicht, dass öffentliche Räume, die 

bedacht geplant werden, sowohl Bewegung und Begegnung fördern, als auch eine positive 

Auswirkung auf die Art und Weise haben, wie soziale Interaktion und kulturelle Teilhabe in diesem 

Setting gelebt werden. 

Schließlich zeigt ein partizipatorischer Ansatz ebenso Wirkung auf der sozialen beziehungsweise 

einer gesamtgesellschaftlichen Ebene. Kunst- und Kulturangebote, die den Fokus auf einen 

Austausch untereinander und gemeinsame Gestaltungsprozesse legen, fördern nicht nur kulturelle 

Teilhabe, sondern ebenso sozialen Zusammenhalt und transkulturelle Begegnung. Dies ist 

insbesondere bei Formaten erkennbar, in denen ganz bewusst keine Grenzen zwischen den 

Besucher:innen als das Publikum und den Veranstalter:innen gezogen werden. Oelschlägel (2012) 

betont, dass Kunst und Kultur keine Phänomene sind, die vom Alltag der Menschen getrennt sind. 

Vielmehr besteht eine enge Verbindung mit der aktiven Mitgestaltung der individuellen 

Lebensverhältnisse. Niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit schafft hier einen Raum der 

Begegnung, in dem sich unterschiedliche Perspektiven treffen, soziale Zugangshürden abgebaut 

werden und ein Dialog ermöglicht wird. 

Partizipation ist daher nicht als bloß hilfreicher freiwilliger Ansatz zu verstehen, sondern als strukturelle 

Grundlage niederschwelliger Kunst- und Kulturarbeit. Ziel ist nach Bill et. al (2020), Inklusion zu 

ermöglichen. Dies bedeutet kulturelle Teilhabe für alle Menschen unabhängig von Herkunft, 

Bildungsniveau, Erscheinungsbild, gesprochener Sprache oder Behinderung. Gleichzeitig sollen 

verschiedene Sichtweisen und Werte zusammengetragen werden, um so gemeinsam daraus etwas 

neues zu Schaffen. Die Erkenntnisse untermauern zudem Feders (2023) grundsätzliche These, dass 



 

 

160 

kulturelle Teilhabe nicht nur von körperlicher Zugänglichkeit abhängig ist, sondern von weiteren 

Ressourcen wie Zeit, Wissen, Lebensrealität und sozialen Netzwerken. 

 

10.2.3 Bedeutung von Niederschwelligkeit in Kunst und Kultur aus Perspektive der 

Sozialen Arbeit 

Aus Sicht der Sozialen Arbeit dient ein breiter und offener Zugang zu diversen Veranstaltungen und 

Projekten im Kunst- und Kulturbereich nicht nur zur Unterhaltung der Besucher:innen, sondern stellt 

für sie eine wichtige soziale und kulturelle Ressource dar. Niederschwelliger Zugang zu Kunst und 

Kultur hat eine positive Wirkung auf gesellschaftliche Integration, fördert soziale Teilhabe und trägt 

zur Persönlichkeitsentwicklung der teilnehmenden Individuen bei, wie bereits in Kapitel 5.1.3. erläutert 

wurde (Passaretti et al., 2023, S. 23). Niederschwellige Kunst- und Kulturarbeit fungiert somit als 

Medium zur Förderung sozialer Gleichbehandlung, indem sie Menschen mit unterschiedlichen 

sozialen und finanziellen Hintergründen zusammenbringt und so gesellschaftliche Anerkennung 

ermöglicht (Steckelberg, 2016, S. 452ff). 

Die Erkenntnisse der Literaturrecherche sowie die Ergebnisse der hier vorliegenden Arbeit 

verdeutlichen, dass vor allem Menschen, die mit sozioökonomischen Nachteilen leben 

beziehungsweise aus diversen Gründen wenig Berührungspunkte mit kulturellen Einrichtungen 

haben, auf ausgeprägte Barrieren auf struktureller sowie informeller Ebene treffen. Wie in Kapitel 8.1. 

ausführlich beschrieben, beziehen sich jene Hürden unter anderem auf fehlende finanzielle 

Ressourcen, fehlende Informationen und Kommunikation über Angebote, Sprachbarriere aber auch 

auf die subjektive Wahrnehmung des Kunst- und Kulturbereichs als elitär und somit abschreckend. 

Dabei wurden auch Formate von Seiten der Institutionen, die eine Anmeldung und Bindung 

voraussetzen sowie herkömmliche Veranstaltungszeiten als Hindernis beschrieben. Dies bestätigt die 

Schwellenmetapher nach Mayrhofer (2012), die Barrieren im Zugang zu Kunst- und Kulturangeboten 

nicht nur als objektiv festlegt, sondern diese ebenso von den Menschen selbst subjektiv 

wahrgenommen werden (Mayrhofer, 2012, S. 146f).  

Gerade die subjektive Wahrnehmung kultureller Einrichtungen als elitär oder ausgrenzend, 

verdeutlicht, wie wichtig sozialarbeiterische Prinzipien wie Anerkennung, Sicherheit und Zugehörigkeit 

sind. Menschen nehmen gerne an etwas Teil, wenn ihnen das Gefühl vermittelt wird, willkommen und 

wertgeschätzt zu sein. Dies bestätigt sich sowohl durch Steckelberg (2016, S. 452f) als auch in den 

Ergebnissen der vorliegenden Forschung. Im Kontext der Sozialen Arbeit besitzt niederschwellige 

Kunst- und Kulturarbeit ebenfalls einen förderlichen Charakter hinsichtlich sozialer Integration und 

gesellschaftlicher Teilhabe. Dies findet unter anderem durch die aktive Einbindung von 

marginalisierten Gruppen in Prozesse statt. Deutlich zeigt sich dies in den Wünschen von Nutzer:innen 

im Datenmaterial hinsichtlich flexibler Veranstaltungsstrukturen, -formate sowie -uhrzeiten. 

Insbesondere tragen derartige Rücksichtnahmen dazu bei, Menschen für neue Erfahrungen im Kunst- 

und Kulturbereich zu motivieren beziehungsweise Sorgen und Ängste zu nehmen. Somit kann ein 



 

 

161 

Rahmen geschaffen werden, in dem gesellschaftliche Teilhabe nicht nur geschaffen, sondern auch 

konkret erfahrbar gemacht wird. 

Räumliche Flexibilität, wie die Verlagerung von Veranstaltungen oder Projekten in den öffentlichen 

Raum, lässt zu, Menschen in ihrer eigenen individuellen Lebensrealität zu begegnen und 

kennenzulernen und nicht umgekehrt. Dies erleichtert den Zugang zu Kunst und Kultur nachhaltig 

(Gehl, 2018, S. 109). Der Ansatz weist starke Parallelen zur aufsuchenden Sozialen Arbeit und 

Streetwork auf. Neben der niederschwelligen Kunst- und Kulturarbeit im öffentlichen Raum, verfolgt 

auch Streetwork das Ziel, Menschen in ihrer gewohnten Lebenswelt zu erreichen, um strukturelle 

Hürden zu vermeiden. Die aufsuchende Praxis sei deshalb so effektiv, weil sie sich im öffentlichen 

Raum ohne Vorbedingungen vollzieht. Diebäcker und Wild (2020) erklären, dass dieses Setting ein 

Ansprechen und Inkludieren marginalisierter beziehungsweise grundsätzlich schwer erreichbarer 

Gruppen zulässt. Diese Art von Zielgruppenansprache basiert auf einer akzeptierenden 

Grundeinstellung sowie auf der Idee von Freiwilligkeit (Diebäcker & Wild, 2020, S. 1ff). Der Ansatz 

findet sich ebenso als zentrales Merkmal in der niederschwelligen Kunst- und Kulturarbeit sowie in 

den Forschungsergebnissen der vorliegenden Arbeit wieder. Menschen an den Orten zu erreichen, 

an denen sie sich aufhalten, schafft Begegnungsräume und fördert kulturelle Teilhabe sowie soziale 

Interaktion. So werden sozialarbeiterische Grundsätze wie der Orientierung an den Lebenswelten und 

Bedürfnissen der Menschen aufgegriffen, was grundsätzlich als ausschlaggebend für eine nachhaltige 

soziale Integration gilt.  

Die Relevanz von Niederschwelligkeit im Kunst- und Kulturbereich ist auch hinsichtlich sozialer 

Gerechtigkeit sowie gesellschaftlicher Kohäsion zu beleuchten. Dabei stellt, wie in Kapitel 5.1.1. zu 

lesen, kulturelle Teilhabe seit dem Jahr 1948 ein grundlegendes Menschenrecht dar. Demnach darf 

kein Mensch aufgrund seiner ethnischen oder sozialen Herkunft sowie Beeinträchtigung und anderen 

Merkmalen exkludiert werden (United Nations, 1948, S. 4). In der Realität findet sich nach Schönherr 

und Glaser (2023) in kulturellen Angeboten dennoch zum Teil starke soziale Selektion und Exklusion 

wieder. Dies ist vor allem spürbar für Menschen mit geringerem kulturellen oder ökonomischen 

Kapital. Kulturelle Praxis, basierend auf Sozialer Arbeit, versucht dem gezielt entgegenzuwirken, 

indem Zugänge und Ansätze geschaffen werden, die eine möglichst breite Gruppe an Menschen 

erreicht. Demnach gelten Kunst und Kultur als grundlegende gesellschaftliche Ressourcen, die 

prägend für sowohl das individuelle, als auch das kollektive Leben sowie stärkend für soziale 

Verbindungen sind und eine allgemeine gemeinschaftliche Ansicht von Vielfalt in der Gesellschaft 

ermöglicht.  

Zusammenfassend zeigt sich, dass aus sozialarbeiterischer Perspektive ein niederschwelliger Zugang 

zu Kunst- und Kulturangeboten für alle Menschen wesentlich für soziale Inklusion, Integration in die 

Gesellschaft sowie die individuelle Entwicklung sind. Die Übertragung von Prinzipien aus der 

niederschwelligen Sozialen Arbeit wie Anerkennung, Zugehörigkeit und Chancengleichheit 

(Steckelberg, 2016, S. 452f) in den kulturellen Kontext, ermöglicht einen nachhaltigen und inklusiven 

Zugang zu Kunst und Kultur. 



 

 

162 

11 Conclusio 

Bonifazi Anja, Hill Philip, Gamper Lisa, Weber Katharina 

Die vorliegende Forschungsarbeit macht deutlich, dass kulturelle Teilhabe weit über die rein physische 

Zugänglichkeit zu Kunst- und Kulturangeboten hinausgeht. Sie ist tief verbunden mit sozialer 

Gerechtigkeit, subjektiver Sicherheit und struktureller Offenheit. Durch theoretische Bezüge auf 

Bourdieus Kapitaltheorie und das Habitusmodell sowie durch die empirischen Ergebnisse dieser 

Forschungsarbeit zeigt sich, dass Barrieren im Zugang zu Kunst und Kultur sich zwar in strukturelle 

und wahrnehmungsbasierte Hürden unterteilen lassen, in der Realität jedoch eng miteinander 

verwoben sind. 

Strukturelle Barrieren, etwa Eintrittspreise, Öffnungszeiten oder räumliche Gestaltung, können von 

kulturellen Institutionen aktiv beeinflusst und reduziert werden. Hingegen sind wahrnehmungsbasierte 

Hürden stärker in habituellen Prägungen und im sozialen Klassenbewusstsein verankert. 

Insbesondere das kulturelle Kapital in seiner inkorporierten Form entscheidet darüber, ob Menschen 

sich in kulturellen Räumen sicher fühlen, die sozialen Codes verstehen und Teil des Geschehens sein 

können. Diese subtilen Ausschlussmechanismen manifestieren sich in sozialen Regeln und 

Erwartungen und führen dazu, dass viele Menschen trotz formal zugänglicher Angebote Unsicherheit 

im sozialen Raum erleben. 

Partizipation erweist sich dabei als entscheidendes Element zur Förderung von Niederschwelligkeit 

und transkulturellem Austausch. Sie wirkt auf strukturellen, kommunikativen, räumlichen sowie 

sozialen Ebenen. Besonders Formate, die aktive Mitgestaltung ermöglichen, senken Zugangshürden 

und stärken das Gefühl der Zugehörigkeit. Persönliche Einladungen, flexible 

Beteiligungsmöglichkeiten und eine offene, transparente Kommunikation sind dabei zentrale 

Erfolgsfaktoren. 

Darüber hinaus zeigt sich, dass die bewusste Verlagerung von Kunst und Kultur in den öffentlichen 

Raum erhebliche Potenziale birgt, um Schwellen institutioneller Art zu reduzieren. Gerade öffentliche 

Räume bieten niederschwellige, alltägliche Begegnungsmöglichkeiten und fördern auf natürliche 

Weise transkulturelle Interaktionen. Sie ermöglichen informelle Kontakte und schaffen Räume, in 

denen Menschen sich unabhängig von ihrer Herkunft willkommen und angenommen fühlen. 

Niederschwellige Zugänge zu Kunst und Kultur tragen individuell zur Stärkung der Persönlichkeit 

sowie zur Förderung der Selbstwirksamkeit der Nutzer:innen bei und fördert die Bekämpfung von 

sozialer Isolation. Auf gesellschaftlicher Ebene schaffen sie Sichtbarkeit für diverse Lebensrealitäten 

und ermöglichen eine kritische Reflexion gesellschaftlicher Ungleichheiten. Kunst und Kultur werden 

dadurch zu wesentlichen Instrumenten für soziale Inklusion, transkulturelles Verständnis und 

gesellschaftlichen Zusammenhalt. 



 

 

163 

Im Kontext transkultureller Angebote erweist sich die Schaffung sicherer und respektvoller Räume 

(Safer Spaces und Brave Spaces) für Nutzer:innen als grundlegend. Nur wenn Menschen sich 

angenommen und geschützt fühlen, kann transkultureller Austausch gelingen. Gleichzeitig braucht es 

Räume, die bewusst eine kritische Reflexion von Machtverhältnissen ermöglichen, um strukturelle und 

symbolische Ausschlussmechanismen sichtbar zu machen und abzubauen. 

Die Forschungsergebnisse verdeutlichen zudem den Wunsch nach informellen spontanen 

Alltagsbegegnungen. Die bewusste räumliche Gestaltung öffentlicher Orte, wie beispielsweise Märkte, 

kann Begegnungen zwischen Menschen verschiedener kultureller Hintergründe niedrigschwellig 

fördern. Solche informellen Begegnungen haben großes Potenzial für sozialen Zusammenhalt und 

könnten in der transkulturellen Arbeit ein Potenzial darstellen. 

Schließlich zeigt die Arbeit, dass kulturelle Teilhabe besonders erfolgreich ist, wenn sie alltagsnah, 

partizipativ und sinnlich erfahrbar gestaltet wird. Insbesondere nonverbale Ausdrucksformen wie 

Kochen, Musizieren oder Tanz erwiesen sich als besonders wirksam um Verständigung und 

Verbundenheit zu schaffen und ermöglichen Begegnungen jenseits sprachlicher Barrieren und 

schaffen Gemeinschaftserlebnisse.  

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass kulturelle Teilhabe nicht allein eine Frage des formalen 

Zugangs ist, sondern auch der sozialen Anerkennung, des Zugehörigkeitsgefühls und der aktiven 

Partizipation bedarf. Institutionen, Akteur:innen der Sozialen Arbeit und der Gemeinwesenarbeit 

stehen somit vor der Aufgabe, Zugänge bewusst zu gestalten und Räume zu schaffen, in denen 

Vielfalt sichtbar und gestaltbar wird. Die Kombination aus niederschwelligen und transkulturellen 

Ansätzen leistet dabei einen entscheidenden Beitrag zu einer inklusiven, gerechten und vielfältigen 

Gesellschaft. 

 

  



 

 

164 

Literaturverzeichnis 

Abels, H., & König, A. (2016). Sozialisation—Über die Vermittlung von Gesellschaft und Individuum 

und die Bedingungen voin Identität (2. auflage). 

Akbaba, Ü., Bratic, L., Galehr, S., Görg, A., & Pfeiffer, G. C. (2009). Kunst, Kultur und Theater für Alle! 

Impulse für eine transkulturelle Theateroffensive. 

Ansgar, N. (2009). Vielfalt der Kulturbegriffe. Bundeszentrale für politische Bildung. 

https://www.bpb.de/lernen/kulturelle-bildung/59917/vielfalt-der-kulturbegriffe/ 

Arao, B., & Clemens, K. (2023). From Safe Spaces to Brave Spaces. In L. M. Landreman, The Art of 

Effective Facilitation (1. Aufl., S. 135–150). Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781003447580-11 

Bill, F., Dening, M., Grabsch, A., & Kraupner. (2020, Juni 9). Partizipation und Barrierefreiheit in der 

Kulturellen Bildung—Kulturpraxis. https://www.uni-hildesheim.de/kulturpraxis/partizipation-

und-barrierefreiheit-in-der-kulturellen-bildung/ 

Bonilla-Silva, E. (2006). Racism without racists: Color-blind racism and the persistence of racial 

inequality in the United States (2. ed). Rowman & Littlefield Publishers. 

Bourdieu, P. (1991). Physischer, sozialer und angeeigneter physischer  Raum. In Stadt-Räume (S. 

25–34). Campus Verlag. 

Bourdieu, P. (2012). Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In U. Bauer, U. H. 

Bittlingmayer, & A. Scherr (Hrsg.), Handbuch Bildungs- und Erziehungssoziologie (S. 229–

242). VS Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-18944-4_15 

Bourdieu, P. (2015). Die verborgenen Mechanismen der Macht (M. Steinrücke, Hrsg.; J. Bolder, 

Übers.; Durchges. Neuauflage der Erstauflage 1992). VSA: Verlag. 

Bourdieu, P. (2018). Praktische Vernunft: Zur Theorie des Handelns (H. Beister, Übers.; 10. Auflage). 

Suhrkamp. 

Bourdieu, P., & Wacquant, L. (1987). Die Ziele der reflexiven Soziologie. 



 

 

165 

Bourdieu Pierre. (1979). Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Surkamp. 

Braun, E. (2015, Oktober 15). Arbeitsmöglichkeiten im künstlerisch-kulturellen Bereich – Netzwerk 

Kultur und Inklusion. https://kultur-und-inklusion.net/oeffnung-der-institutionen-die-

arbeitsmoeglichkeiten-im-kuenstlerisch-kulturellen-bereich-vorsehen-sollen/ 

Bundesministerium BMKOES. (o.D.). Bundesministerium für Kunst, Kultur, Öffentlichen Dienst und 

Sport. https://www.bmkoes.gv.at/Ministerium/Das-Ministerium.html 

Bundesmuseen-Gesetz 2002, Pub. L. No. 14/2002, 1 BGBI (2002). 

Czeike, F. (1995). Historisches Lexikon Wien. 4: Le - Ro. Kremayr & Scheriau. 

Deinet, U. (2009). Analyse- und Beteiligungsmethoden. In Methodenbuch Sozialraum (S. 65–86). VS 

Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-91363-6_5 

Dennison, J. (2024). Storytelling as strategic communication on migration [Technical Report]. 

International Centre for Migration Policy Development (ICMPD). 

https://cadmus.eui.eu/handle/1814/77635 

Deutsche Welle. (2014). Wurm: „Mit menschlichen Skulpturen zu völlig neuen Welten“ [Post]. 

https://www.dw.com/de/wurm-mit-menschlichen-skulpturen-zu-v%C3%B6llig-neuen-welten/a-

17619267 

Diebäcker, M., & Wild, G. (2020). Streetwork und Aufsuchende Soziale Arbeit im öffentlichen Raum 

(1st ed. 2020). Springer Fachmedien Wiesbaden Imprint: Springer VS. 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-28183-0 

Distelhorst, L. (2022). Kulturelle Aneignung (2. Aufl.). Edition Nautilus. 

Diversity Café St. Pölten—Ilse Arlt Institut für Soziale Inklusionsforschung. (o. J.). Abgerufen 20. März 

2025, von https://inclusion.fhstp.ac.at/monika-vyslouzil-preis/monika-vyslouzil-preis-

2024/eingereichte-projekte/diversity-cafe-st.-poelten 

Donders, Y. (2020). Cultural Heritage and Human Rights. In F. Francioni & A. F. Vrdoljak (Hrsg.), The 

Oxford Handbook of International Cultural Heritage Law (1. Aufl., S. 379–406). Oxford 

University Press. https://doi.org/10.1093/law/9780198859871.003.0017 



 

 

166 

Drochter, R., Fichtinger, S., Gahleitner, S., Kopp, A., Kundrat, E., Minassians, M., Trestl, M., Vettori, 

H., & Winkler, A. (2020). Gemeinwesenarbeit: Neu gedacht und selbstorganisiert. 

https://phaidra.fhstp.ac.at/detail/o:4358 

Eco, U. (1977). Das offene Kunstwerk (2. Aufl.). Suhrkamp. 

Eisentraut, J. (2013). The accessibility of music: Participation, reception and contact. Cambridge 

University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139176088 

Eremjan, I. (2016). IX. Transkulturelle Kunstvermittlung in der Praxis. In Transkulturelle 

Kunstvermittlung. transcript Verlag. 

Feder, T. (2023). Access to arts consumption: The stratification of aesthetic life-chances. Journal of 

Consumer Culture, 23(3), 672–691. https://doi.org/10.1177/14695405221133269 

Flick, U. (2021). Qualitative Sozialforschung: Eine Einführung (10. Auflage, Originalausgabe). rowohlts 

enzyklopädie im Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Föhl, P. S., & Lutz, M. (2010). Publikumsforschung in öffentlichen Theatern und Opern: Nutzen, 

Bestandsaufnahme und Ausblick. In Das Kulturpublikum. Fragestellungen und Befunde der 

empirischen Forschung. (1. Aufl., S. 23–96). VS Verlag für Sozialwissenschaften Wiesbaden. 

https://doi-org.uaccess.univie.ac.at/10.1007/978-3-531-91935-5 

Früchtel, F., Cyprian, G., & Budde, W. (2013). Sozialer Raum und Soziale Arbeit: Textbook: 

Theoretische Grundlagen. Springer Fachmedien. https://doi.org/10.1007/978-3-531-19046-4 

Fuma Digital. (o. J.). Abgerufen 8. April 2025, von https://fumadigital.de/ 

Galuske, M. (2008). Fürsorgliche Aktivierung – Anmerkungen zu Gegenwart und Zukunft Sozialer 

Arbeit im aktivierenden Staat. In Soziale Arbeit Nach Dem Sozialpädagogischen Jahrhundert. 

Barbara Budrich. 

Galuske, M., & Thole, W. (1999). „Raus aus den Amtsstuben...“. Niedrigschwellige, aufsuchende und 

akzeptierende sozialpädagogische Handlungsansätze—Methoden mit Zukunft? In Erziehung 

und sozialer Wandel. Brennpunkte sozialpädagogischer Forschung, Theoriebildung und 

Praxis. Weinheim. http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0111-opus-93876 

Gehl, J. (2018). Leben zwischen Häusern (3. Aufl.). jovis Verlag GmbH. 



 

 

167 

Gläser, J., & Laudel, G. (2010). Experteninterviews und qualitative Inhaltsanalyse. Als Instrument 

rekonstruierender Untersuchungen. (4. Aufl.). VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Glogner, P., & Föhl, P. S. (2010). Das Kulturpublikum. Fragestellungen und Befunde der empirischen 

Forschung. (1. Aufl.). VS Verlag für Sozialwissenschaften Wiesbaden. https://doi-

org.uaccess.univie.ac.at/10.1007/978-3-531-91935-5 

Grunwald, K., & Thiersch, H. (2018). Lebensweltorientierung. In Soziale Arbeit.Eine elementare 

Einführung. (S. 303–315). Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-15666-4_20 

Handschuck, S., & Schröer, H. (2012). Interkulturelle Orientierung und Öffnung: Theoretische 

Umsetzung und 50 Aktivitäten zu Umsetzung (1. Aufl.). ZIEL. 

Hauenschild, K. (2005). Transkulturalität – eine Herausforderung für Schule und Lehrerbildung. 

Heimgarten, A. (2009). Grundlegendes zur Gemeinwesenarbeit. In Gemeinwesenarbeit in Österreich 

(S. 10–20). Lekam. 

Hill, P. (2024). Protokoll zu Informellem Treffen im Löwe:innenhof. 

Hinte, W. (2002). Aktivierende Methoden für eine integrative Stadt- und Regionalentwicklung. 

Kontaste, 10, 3–10. 

Hofinger, C. (2024, September 2). Ist die Nationalratswahl schon entschieden? Standard. 

https://www.derstandard.at/story/3000000234816/ist-die-nationalratswahl-schon-entschieden 

Home Fado – The Rituals of Food and Music II - Gleis 21. (o. J.). Abgerufen 11. April 2025, von 

https://gleis21.wien/event/home-fado-the-rituals-of-food-and-music-ii-in-kooperation-mit-

mosaic/ 

Hood, B. (2024). Glück. Was wir wissen und wie wir es erreichen. C.H.Beck. 

Hopf, C.-M. (2016). Schriften zu Methodologie und Methoden Qualitativer Sozialforschung: Christel 

Hopf ; herausgegeben von Wulf Hopf und Udo Kuckartz (W. Hopf & U. Kuckartz, Hrsg.). 

Springer VS. 



 

 

168 

Huang, A. X., Chen, J. M., & Degner, J. (2025, Februar 10). Being One or the Other, Both or Neither: 

Self-Categorization Theory, Social Identity Theory and the Issue of Mixed Identities. European 

Journal of Social Psychology. 

Hunger auf Kunst und Kultur. (2025). Kulturpass, warum eigentlich? 

https://www.hungeraufkunstundkultur.at/wien 

Informations- und Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit e. V. (2025). IDA e.V. - Glossar. 

https://www.idaev.de/recherchetools/glossar?tx_dpnglossary_glossary%5Baction%5D=list&t

x_dpnglossary_glossary%5Bcontroller%5D=Term&tx_dpnglossary_glossary%5BcurrentChar

acter%5D=S&cHash=231eda1f9e3ba1398e0a3d36cf294400 

Kalny, E. (2018). Reflexionen zum Kulturbegriff für Politische Bildung und Soziale Arbeit. In Soziale 

Arbeit und Politische Bildung in der Migrationsgesellschaft (S. 211–220). Springer VS, 

Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-21040-3_14 

Katholische Stiftungshochschule München. (2025). Leitfaden für das Anwenden von KI-Tools in 

wissenschaftlichen Arbeiten. https://deref-

gmx.net/mail/client/e93rCkdNcbI/dereferrer/?redirectUrl=https%3A%2F%2Fwww.ksh-

muenchen.de%2Ffileadmin%2Fuser_upload%2FBenediktbeuern_Pruefungsamt%2FLeitfade

n_fuer_das_Anwenden_von_KI_Campus_Benediktbeuern_Stand_21.01.2025.pdf 

Kessl, F., & Reutlinger, C. (2022). Sozialraum: Eine Bestimmung. In Sozialraum (S. 7–31). Springer 

VS, Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-29210-2_2 

Kessl, F., Reutlinger, C., & Ziegler, H. (Hrsg.). (2007). Erziehung zur Armut? Soziale Arbeit und die 

„neue Unterschicht“. VS Verl. für Sozialwissenschaften. 

Klein, A. (2008). Besucherbindung im Kulturbetrieb: Ein Handbuch (2. Aufl.). VS Verlag für 

Sozialwissenschaften / GWV Fachverlage GmbH. 

Knab, M. (2008). Beratung zwischen Tür und Angel. Perspektiven für Professionalisierung, Forschung 

und eine gerechtere Infrastruktur. In Beratung aktuell (Bd. 9, Nummer 2, S. 113–126). 

Korsmeyer, C., & Sutton, D. (2011). The Sensory Experience of Food: Memory as a Sense. Food, 

Culture and Society. 



 

 

169 

https://www.academia.edu/2135666/The_Sensory_Experience_of_Food_Memory_as_a_Sen

se 

Kreis, G. (1991). Vom alten zum neuen Kulturpluralismus. Revue d’Allemagne et des pays de langue 

allemande, 23(3), 305–317. https://doi.org/10.3406/reval.1991.3549 

Kronauer, M., & Häußermann, H. (2019). Inklusion – Exklusion. In Handbuch Sozialraum (S. 187–

202). Springer VS, Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-531-19983-2_15 

Kunsthistorisches Museum Wien. (o. J.). Kunsthistorisches Museum Wien. Abgerufen 4. März 2025, 

von https://shop.khm.at/tickets/detail?shop%5BshowItem%5D=200000000001132-T003-

01&cHash=d50150d6230961c9e9a3573015328e70 

Lamnek, S. (2010). Qualitative Sozialforschung (5. Aufl.). Beltz. 

Leggewie, C. (2012). Multikulturalität in Europa—Teilhabe in der Einwanderungsgesellschaft (E. 

Ariens, E. Richter, & M. Sicking, Hrsg.; Bd. 8). transcript Verlag. 

Lewitzky, U. (2005). Kunst für alle? Kunst im öffentlichen Raum zwischen Partizipation, Intervention 

und Neuer Urbanität. transcript. 

Mayrhofer, H. (2012). Niederschwelligkeit in der Sozialen Arbeit—Funktionen und Formen aus der 

soziologischen Perspektive. Springer VS. 

Mayring, P. (2008). Die Praxis der qualitativen Inhaltsanalyse (2., neu ausgestattete Aufl.). Beltz. 

http://www.content-select.com/index.php?id=bib_view&ean=9783407291431 

Mörsch, C. (2009). Am Kreuzungspunkt von vier Diskursen: Die documenta 12 Vermittlung zwischen 

Affirmation, Reproduktion, Dekonstruktion und Transformation | what’s next? 

https://whtsnxt.net/249 

Müller, U. B., Seifert, A., & Brück-Hübner, A. (Hrsg.). (2024). Internationalization of Teacher Education 

in Higher Education: Theories, Concepts and Practical Approaches of Virtual, Blended and 

Physical Mobility (Bd. 142). wbv Publikation. https://doi.org/10.3278/9783763977352 

Naikade, K., & Bansal, P. (2021). Impact of Civil Society in Policy and Governance: How Art Impacts 

the Society’s Awareness. Revista Gestão Inovação e Tecnologias, 11(4), 2817–2830. 

https://doi.org/10.47059/revistageintec.v11i4.2320 



 

 

170 

Nekhvyadovich. (2013). Ethnic Origins of Art as Urgent Problem of Art Studies. 

Netzer, D., & O’Hagan, J. W. (1999). The State and the Arts: An Analysis of Key Economic Policy 

Issues in Europe and the United States. Southern Economic Journal, 66(2), 491. 

https://doi.org/10.2307/1061161 

Obermüller, C. (2024). Correctiv Enthüllt. Volkstheater Wien. https://www.volkstheater.at/correctiv-

enthuellt 

Oelschlägel, D. (2012). Gemeinwesenarbeit—Chancen, Möglichkeiten und Voraussetzungen. 

https://www.stadtteilarbeit.de/gemeinwesenarbeit/grundlagen/gemeinwesenarbeit-chancen- 

moeglichkeiten-und-voraussetzungen 

Oldenburg, R. (1999). The great good place. Marlowe & Company. 

Oyoun, Kultur NeuDenken. (o. J.). Creative City Berlin. Abgerufen 4. September 2024, von 

https://www.creative-city-berlin.de/de/network/member/oyoun_3/ 

Pan, S. (2023). Esskultur und Migration. Universität Münster. 

Pascale, L. (2014). Can You Stop the Birds from Singing: The Cultural Impact of Music Censorship in 

Afghanistan. 

Passaretti, A., Aruta, L., Scuotto, C., & Ambra, F. I. (2023). The role of culture in enhancing well-being 

and soft skills: From passive to active participation. Form@re - Open Journal per la formazione 

in rete, 23(1), 21–35. https://doi.org/10.36253/form-13761 

Pilic, I., & Wiederhold-Daryanavard, A. (2021). Kunstpraxis in der Migrationsgesellschaft - 

Transkulturelle Handlungsstrategien am Beispiel der Brunnenpassage Wien: Art Practices in 

the Migration Society - Transcultural Strategies in Action at Brunnenpassage in Vienna. 

transcript Verlag. https://doi.org/10.1515/9783839431917 

Rogers, R. A. (2006). From Cultural Exchange to Transculturation: A Review and Reconceptualization 

of Cultural Appropriation. Communication Theory, 16(4), 474–503. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00277.x 

Sassenberg, K. (2023). Sozialpsychologie: Von der Theorie zur Anwendung. Springer VS. 

https://usearch.univie.ac.at/primo-



 

 

171 

explore/fulldisplay?docid=UWI_alma51588155620003332&context=L&vid=UWI&lang=de_DE

&search_scope=UWI_UBBestand&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=d

efault_tab&query=any,contains,sozialpsychologie%20von%20der%20theorie%20zur%20anw

endung&sortby=date&facet=frbrgroupid,include,1110852277&offset=0 

Schönherr, D., & Glaser, H. (2023). Kulturelle Beteiligung in Österreich: Besuch von 

Kulturveranstaltungen, Kultureinrichtungen und -stätten. Endbericht. 

Statistik Austria. (2024). Statistisches Jahrbuch Migration & Integration 2024. 

Statistik Austria. (2025, März 17). Migrationshintergrund. Statistik Austria. 

https://www.statistik.at/statistiken/bevoelkerung-und-soziales/bevoelkerung/migration-und-

einbuergerung/migrationshintergrund 

Steckelberg, C. (2016). Niederschwelligkeit als Handlungskonzept Sozialer Arbeit. Theoretisch-

konzeptionelle Grundlagen und aktuelle Herausforderungen. In Soziale Arbeit: Zeitschrift für 

soziale und sozialverwandte Gebiete (Bd. 65, Nummer 12, S. 449–455). 

Stövesand, S., Stoik, C., & Troxler, U. (2013). Handbuch Gemeinwesenarbeit: Traditionen und 

Positionen, Konzepte und Methoden. Deutschland - Schweiz - Österreich (1. Aufl.). Verlag 

Barbara Budrich. https://usearch.uaccess.univie.ac.at/primo-

explore/fulldisplay/UWI_alma51467013630003332/UWI 

Thiersch, H. (2006). Die Erfahrung der Wirklichkeit. Perspektiven einer alltagsorientierten 

Sozialpädagogik. 2., erg. Aufl. Juventa-Verl. 

Thiesen. (2016). Die transformative Stadt: Reflexive Stadtentwicklung jenseits von Raum und 

Identität. transcript Verlag. 

Tißberger, M. (2017). Critical Whiteness. Zur Psychologie hegemonialer Selbstreflexion an der 

Intersektion von Rassismus und Gender. Springer VS. 

Tymoszuk, U., Perkins, R., Fancourt, D., & Williamon, A. (2020). Cross-sectional and longitudinal 

associations between receptive arts engagement and loneliness among older adults. Social 

Psychiatry and Psychiatric Epidemiology, 55(7), 891–900. https://doi.org/10.1007/s00127-019-

01764-0 



 

 

172 

Über den Tellerrand—Austausch beim Kochen. (2015, August 27). nearBees. 

https://www.nearbees.de/blog/ueber-den-tellerrand-kochen-fluechtlingshilfe-die-schmeckt 

United Nations. (1948). Universal Declaration of Human Rights. https://www.un.org/en/about-

us/universal-declaration-of-human-rights 

Universität der Künste Berlin. (2024). Critical Diversity Blog. https://criticaldiversity.udk-

berlin.de/glossar/poc/ 

von Unger, H. (2014). Partizipative Forschung. Einführung in die Forschungspraxis. Springer Verlag. 

Weber, M. (with Niemeier, J., & Schilm, P.). (2019). Max Weber-Gesamtausgabe: Band I/22,2: 

Wirtschaft und Gesellschaft. Religiöse Gemeinschaften (H. G. Kippenberg, Hrsg.; 1. Auflage). 

Mohr Siebeck. 

Welsch, W. (2017). Transkulturalität: Realität—Geschichte—Aufgabe. new ademic press og. 

Welsch, W., Giessen, H. W., & Rink, C. (2020). Migration, Diversität und kultruelle Identitäten. Sozial- 

und kulturwisschenschaftliche Perspektiven. Springer Verlag. 

Wiener Staatsoper. (o.D.). https://www.wiener-staatsoper.at/praktische-infos/ 

WIENWOCHE – Festival für Kunst und Aktivismus. (o. J.). WIENWOCHE – Festival Für Kunst Und 

Aktivismus. Abgerufen 5. September 2024, von https://www.wienwoche.org/en/2024/about 

Wiese, H. (2012). Kiezdeutsch. Ein neuer Dialekt entsteht. C.H.Beck. 

Wiesemann, L., & Böcker, N. (with Matzke, F. L., Zimmer-Hegmann, R., & Hanhörster, H.). (2022). 

Begegnung schaffen. Strategien und Handlungsansätze in der sozialen Quartiersentwicklung 

(Institut für Landes- und Stadtentwicklung gGmbH, Hrsg.). https://seas.umich.edu/research-

impact/student-research/masters-projects/urban-revitalization-through-art-community-and 

World Café. (2023, Oktober 12). Partizipation. https://partizipation.at/methoden/world-cafe/ 

Yildiz, E., Neubert, S., & Roth, H.-J. (Hrsg.). (2008). Multikulturalität in der Diskussion—Neuere 

Beiträge zu einem umstrittenen Konzept (2.). VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

    



 

 

173 

Abbildungen 

 

Abbildung 1: Organisation of Love, 2007, by Wolfgang Guenzel ...................................................... 45 
Abbildung 2: Ein Wandgemälde in Shaheen Bagh, 2020, by DTM CC0 1.0 ..................................... 48 

Abbildung 3: Zugangsmodell nach Feder (2023, S. 674) .................................................................. 68 
Abbildung 4: Informationsverhalten nach Altersgruppen, Schönherr und Glaser 2023 ..................... 72 
Abbildung 5: Flyer World Café ......................................................................................................... 83 
 

 

 

 

 

 

Tabellen 

 

Tabelle 1: Darstellung der Interviewpartner:innen ............................................................................ 74 
Tabelle 2: Dokumentation der Arbeitsschritte ................................................................................... 90 
Tabelle 3: Dokumentation der Verwendung KI-Tool-Produkten in der wissenschaftlichen Arbeit ..... 91 
Tabelle 4: Kategorien Barrieren und Hürden .................................................................................. 110 
Tabelle 5: Arao & Clemens, 2023; Informations- und Dokumentationszentrum für Antirassismusarbeit 

e.V., 2025 ...................................................................................................................................... 139 
 
  


